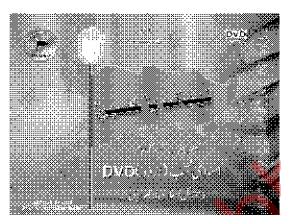


یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔

منجانب۔



سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیر



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL

# آلِ رُسُول سے بِخُصْرَیْوَنْ؟

مناظرِ اسلامِ محقق و حید فارع کویت  
حضرت پیغمبر مسیح جواد مہری

جمعیت طلبہ جعفریہ پاکستان



# آل رسول لعلیٰ کلیل

خیرت اولیفیہ آباد پنڈ نمبر ۸

من اسلامِ حق و حیدر علیٰ کویت  
حضرت یہودی شیرخواہی

جہادیت طلبہ جعفریہ پاکستان

# کتاب: آل رسول سے بعض کیوں؟

موضوع: اساتذہ اور شاگرد کے درمیان مناظرہ

مکالمہ علیل عباس  
کمپوزر:

تعداد: 3000

قیمت: 145 روپے

جہالت طلبہ جعفریہ پاکستان

## فہرست

|     |                                                  |   |
|-----|--------------------------------------------------|---|
| 7   | ہم نے منظر ہ کیوں بنا؟                           | ◎ |
| 16  | کافر کون؟                                        | ◎ |
| 19  | کیا حضرت ابو طالب علیہ السلام کافر تھے؟          | ◎ |
| 23  | امان ابو طالب علیہ السلام مناظر و شرائع ہوتا ہے  | ◎ |
| 39  | میراث آل رسول ﷺ کا ثبوت                          | ◎ |
| 40  | آیت ولایت کی تفسیر                               | ◎ |
| 41  | کتاب اللہ وحی                                    | ◎ |
| 47  | زکوٰۃ سے مراد کیا ہے؟                            | ◎ |
| 51  | وہ من اہل بیت علیہ السلام کی جیسے ائمہ نگفت      | ◎ |
| 55  | خداوند تعالیٰ کے متعلق شیعیان حیدر کراں کا عقیدہ | ◎ |
| 57  | خداوند تعالیٰ کے بارے میں اہل سنت کا عقیدہ       | ◎ |
| 62  | پیغمبر کے بارے میں شیعیان حیدر کراں کا عقیدہ     | ◎ |
| 65  | پیغمبر کے بارے میں اہل سنت کا عقیدہ              | ◎ |
| 69  | علی علیہ السلام کی ولایت پر نص پیغمبر ﷺ موجود ہے | ◎ |
| 85  | حضرت علیؑ نے پنے حق کا دفاع کیوں نہ کیا؟         | ◎ |
| 88  | اصحاب رسولؐ سے سیف سازش کی کھل کر مخالفت کی      | ◎ |
| 98  | لولا علیؑ لہست عمر                               | ◎ |
| 104 | لولا علیؑ لہست عثمان                             | ◎ |

|     |                                                |   |
|-----|------------------------------------------------|---|
| 106 | پناہ بند کر جس جگہ پر میں تو ہوں اور تم نہ ہو  | ○ |
| 108 | لو لا علیٰ لہلک عمر                            | ○ |
| 109 | شخص فخر کو دوست رکھتا ہے اور حق سے غفران ہے    | ○ |
| 111 | اپنی تادانیوں کو سوت سے دور کرو                | ○ |
| 116 | تو پھر علیٰ علیہ السلام جانشین رسول کے لئے ہے؟ | ○ |
| 128 | ستینڈ میں کیا ہوا؟                             | ○ |
| 149 | حدیث تقلید کی تحقیق                            | ○ |
| 163 | اہل بیت وہن میں؟                               | ○ |
| 182 | اہل سنت بحث کرنے سے کھجرا گئے                  | ○ |
| 187 | پھر وہ راہ فرار لے گئے                         | ○ |
| 188 | کیا شیعوں کے دوسرے آئں اہل بیت میں شامل نہیں؟  | ○ |
| 190 | اویسیاء رسول کوں؟                              | ○ |
| 195 | صحیحین میں خلفاء تغیر کی تعداد                 | ○ |
| 198 | معاویہ مظہر تباہی و فساد                       | ○ |
| 201 | علیٰ، صدیق اور فاروق امت                       | ○ |
| 205 | آئمہ مخصوصین کا ذکر قرآن کریم میں              | ○ |
| 206 | لفظ شہر کا معنی کیا ہے؟                        | ○ |
| 210 | چہار شہر کی حرمت                               | ○ |
| 211 | امام کی زبان سے آیت کی تفسیر                   | ○ |
| 220 | تجھے بحث                                       | ○ |



## بسم اللہ الرحمن الرحیم

### ہم نے مناظرہ کیوں کیا؟

ایک روز سڑک کنارے دوراندیش دوستوں میں سے ایک دوست نے کہا کہ تو کس قدر دلائی ہو گیا ہے؟ اگر تو قلم اخھاتا ہے تو مسئلہ 'ولادت، خلافت' پر اور اگر ترجمہ کرنے بیٹھتا ہے تو بھی مسئلہ 'ولادت، خلافت' پر اکیا تو نے جامعہ اسلامی کے ہمہ مسائل پر کامیابی دکامراںی حاصل کر لی؟ کیا تیرپت نے ضروری جیس ہے کہ معاشرے کے روزمرہ مسائل پر بحث کرے، اور تو اس قدر مطالب و مفہوم لکھے کہ جس سے لوگوں کے مسائل کا حل روشن و عیان ہو جائے۔

اس نے مجھ سے فوق العادہ بڑی حسas گفتگو کی۔ اس کی گفتگو نے مجھے بہت متأثر کیا، اپنے مطلب کی کئی مرتبہ بکار کر کے مجھ پر واضح کیا اور مجھ سے اپنی محبت کا اظہار کیا اور میرے ترجمہ و تالیف کی روشنی پر کڑی تحریکی کی۔

آپ نے درست کہا ہے تو پھر ہمارا معاشرہ کیوں کروں یعنی حصر قائم آل محمد علیہ السلام عجل اللہ فرجہ، اشریف کے ساتھ منسوب ہے؟ اور ہمارے ملک کا یہ امتیاز ہے کہ ہم پیر و کار خاندان آل بیت عصمت و طہارت علیہم السلام ہیں۔ کیا ایک انقلابی اور روشن فکر انسان سے اس قسم کی گفتگو کی توقع کی جاسکتی ہے؟

سُلْطَانِيَّتِيْنَ مَنْ يَعْلَمْ؟

8

وہ اور اس کے ہم فکر و دست یہ کیوں نہ سمجھ سکے کہ ولایت سے زیادہ اہم کوئی چیز نہیں ہے؟ اگر کسی کا نظریہ ولایت صحیح ہو گا تو پھر اس کے دوسرا سے ساکن بھی درست ہو سکیں گے۔ خدا نے خواستہ اگر اس کی ولایت میں رنگ آمیزی ہو گئی یا اپنی خواہشات کا اسیر ہو گیا اور مرکز ولایت سے دور ہو گیا تو پھر کسی قسم کی عبادت و ریاضت قبول نہ ہو گی۔ ہمارے مذہب کی بنیاد ”مکتبِ اہل بیت“ پر استوار ہے اور اس وجود حق کی تردید نہیں کی جاسکتی۔ پس کسی کو کیا حق حاصل ہے کہ وہ اسلام کے بنیادی رکن کے بارے میں اس طرح بحث کرے یا تقدیم کرے، یا اپنی کچھ فکری کا اظہار کرے اور کسی کو ”ولایتی“ ہونے کا طعنہ کرے؟ اور ولایتی انسان کا مذاق اڑائے؟

کیا انقلاب اسلامی کی بنیاد ولایت پر استوار نہیں ہے؟ کیا ولایت حکومت اسلامی کی اساس نہیں ہے؟ کیا حکومت اسلامی کے بانی اور ہبہ حضرت امام جعینی رضوان اللہ تعالیٰ علیہ سب سے بڑے بنیادی ولایت نہ تھے؟ کیا امام جعینی علیہ نے اپنے الہی وصیت نامہ (جاوید نامہ) میں آغاز حدیث ثقلین سے نہیں کیا؟ کیا امام جعینی علیہ نے ولایت کی راہ ہموار کرنے کے لئے تاکید نہیں کی تھی؟

ولایت و امامت کے بارے میں لوگوں کے اذہان کس قدر کچھ ہو چکے ہیں؟ کیا ولایت سے بڑھ کر بھی کوئی چیز ہے؟ کیا ہم پر حدیث متواترہ نہیں پہنچیں، کہ اسلام پاچ سو ٹوں پر استوار ہے ”نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، اور ولایت“ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے اس سلسلہ میں ارشاد فرمایا ہے:

وَمَانُودَى بَشَرَىٰ مِثْلَ مَانُودَى بِالْوَلَايَةِ  
”ولایت کی مانند کسی چیز کو بھی اہمیت نہیں دی گئی۔“

دوسری روایت میں بھی اسی مضمون کو بیان کیا گیا ہے کہ زرارة حضرت امام محمد

باقر علیہ السلام سے پوچھتے ہیں کہ مولا! اسلام کے ان ستونوں میں سے افضل کون سا ہے؟ آپ

نے ارشاد فرمایا: الولاية افضل لا نہا مفتا حہن والوالی هو الدلیل علیہن۔

”ہماری ولایت ان سب سے افضل ہے، کیونکہ یہ ان کے لئے کلید ہے

اور ولی (جو کو امام ہے) ان سب احکام پر دلیل اور حتمائی ہے۔“

ولایت آئندہ اطہار علیہم السلام ک بغير انسان کا کوئی بھی عمل قبول نہیں ہو گا۔ محبت

الدین طبری اپنی کتاب ”ریاض النظرہ“ کی دوسری جلد کے ص ۲۷۸ پر رسول خدا علیہ السلام

سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

اَذَا حَمَعَ اَنْبَاءُ الْأَوْتَيْنِ وَالْأَخْرَيْنِ بِوْمِ الْقِيَامَةِ

وَنَصَبَ الْحُسْرَاطُ عَلَى حَسْرَ حَمِينَهُ لِمَ يَحْزُنَهُ

أَحَدُ الْأَمْنِ كَانَتْ مَعَهُ رَأْءَةُ الْوَلَايَةِ عَلَى مَنْ أَنْتَ

ظَالِمٌ۔

”جب پروردگار عالم قیامت کے روز پہلے اور آخری تمام لوگوں کو  
میدان محشر میں اکھا کرے گا اور جہنم کے پل صراط سے گزار جائے  
گا تو اس پل کو وہ عبور کرے گا جس کے ہاتھ میں علی علیہ السلام کے دستخط  
والا پا سپورٹ ہو گا۔“

اہل سنت کے مشہور علماء، جیسے ذخیر العقیلی کے صفحہ ۲۸ پر، منافب خوارزمی کے

صفحہ ۷۷ پر ابن حجر نے اپنی کتاب صواعق کے صفحہ ۱۰۱ پر حضرت عمر سے نقل کرتے

ہیں کہ ان کے پاس دو اعرابی آئے اور انہوں نے کہا کہ اے عمر! ہمارے درمیان فیصلہ

کر، حضرت عمر نے حضرت علی علیہ السلام کی طرف رخ کیا اور کہنے لگے، کہ اے علی علیہ السلام!

ان کے درمیان فیصلہ کچھ ۔

## اُن سوچنے خصوصیں؟

ان میں سے ایک نے حضرت عمر پر اعتراض کیا اور کہا کہ آپ ہمارا فیصلہ کریں؟  
حضرت عمر نے خصہ سے چلاتے ہوئے اس کا گریبان پکڑا اور اسے کہا:

وَيَحْكُمُ مَا تَدْرِي مِنْ هَذَا؟ هَذَا عِلْمٌ لِّي وَمُؤْمِنٍ

كُلِّ مُؤْمِنٍ وَمُنْ نَّهٍ بَلْ كُلِّ مُؤْمِنٍ فِي دُنْيَاٍ مُّعْوَمٍ -

”افسوس ہے تجھ پر کہ تو نہیں جانتا یہ شخص کون ہے؟ یہ میرا اور ہر موسن کا

مولا ہے اور جس کا علی علیہ السلام مولانا نہ ہو گا پس وہ بندہ موسن نہ ہو گا۔“

حافظ و احمدی ”حدیث غدیر“ کے ذکر کے بعد لکھتے ہیں۔

وہ ولایت جو عجیب را کرم علی علیہ السلام نے علی علیہ السلام کے لئے لازم قرار دی ہے یہ وہی  
ولایت تو ہے جس کے متعلق قیامت کے روز سوال ہو گا، اور اسی مورود کے متعلق خداوند  
تعالیٰ نے بھی ارشاد فرمایا ہے کہ:

وَقَوْهُمْ أَنْهُمْ مَسْئُولُونَ -

”انہیں روکو یعنی ان سے ابھی علی علیہ السلام کی ولایت کے متعلق سوال  
ہونا باقی ہے۔“

اور وہ سوچ یہ پوچھا جائے گا کہ پیغمبر اکرم علیہ السلام نے جس ”حق ولایت“ کے  
متعلق تمہیں حکم دیا تھا کیا تم نے اس پر بھی عمل کیا ہے؟ یا رسول خدا علیہ السلام کے حکم کی  
پروانیں کی، اور ولایت و امامت سے تم محروم رہے ہو، اس حدیث کا اہل سنت کے مابین  
ناظر علماء نے اپنی اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے۔ حموینی نے اپنی کتاب ”فوانید امطین“  
کے باب چارم، ابن حجر نے ”صواعق محرقة“ کے صفحہ ۸۰ پر اور حضری نے ”ارفة“  
کے صفحہ ۲۷ پر ذکر کیا ہے، اسی طرح آلوی نے جو بہت بڑے مفسر قرآن سمجھے جاتے ہیں  
اپنی تفسیر قرآن کی جلد ۲۳ اور ص ۲۷ پر آیت و قفوہم انہم مسئولوں کے ذیل

میں چند اقوال پیش کیے ہیں اور وہ لکھتے ہیں:

وَأَوْسِيَ هَذَا الْأَقْوَالَ إِنَّ السُّؤَالَ عَنِ الْعِقَادِ وَالْأَعْمَالِ  
عِبَادَلٌ وَرَائِسٌ ذَلِكَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمِنْ أَحْلِهِ وَلَا  
يَهُ عَلَى كَرَمِ اللَّهِ وَحْدَهُ۔

ان اقوال میں سے مناسب ترین قول یہ ہے کہ انسان کے عقائد اور اعمال کے متعلق والی ہوگا، اور ان سب سے راس سوال لا الہ الا اللہ اور اہم ترین سوال حضرت علیہ السلام کی ولایت کے بارے میں ہوگا۔

جی ہاں! یہی ولایت تو دین حنفی ہے کہ جو نظرت اور جلت انسانی میں پائی جاتی ہے۔

فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلنَّدِينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا۔

”پس اس دین حنفی کے سامنے جمک جاؤ، اور اس کو معتدل قرار دو، کیونکہ یہ فطرت الٰہی ہے، اور پروردگار نے لوگوں کو اس نظرت پر خلق کیا ہے، اور خلق خدا میں تشری و تبدل ناپذیر ہے۔“

اور یہ ولایت وہی طریقہ ہے جس کے متعلق فرمان ہے کہ:

وَإِنْ لَوْ اسْتَقَمْ مَوَاعِلِي لِطَرِيقَةِ لَا سَقِينَا هُمْ مَاءَ غَدْقَا۔

”اگر ان کو اس روشن طریقہ سے استوار کیا ہے پس ہم نے ان کو فراوائی پائی سے سر اب کیا ہے۔“

ولایت وہی ”حُنَّ“ تو ہے جس کے متعلق فرمان الٰہی ہے:

مَنْ جَاءَ بِالْحَسْنَاتِ فَلَهُ خَيْرٌ مُنْهَدٌ۔

”جو ہمیں بندہ خدا پر پروردگار کی طاقت ”حُنَّ“ سے کرتا ہے تو پروردگار

## ﴿مَنْ يَوْمَ نَتَعْلَمْ بِغَيْرِ كُنْدِنْ؟﴾

اس کے لئے بہتر حسنہ و نیکی چاہتا ہے۔

یہ ولایت وہی ”نیاء“ عظیم ہے کہ جس کے متعلق اختلاف کریں گے۔

عم یہ سوائے لون، عن النساء العظیم الذی هم فیه مختلقوں  
”کس سے وہ سوال کرتے ہیں کہ وہ خبر عظیم کے متعلق اختلاف کرتے  
ہیں“۔

یہ ولایت وہی ”تو اصی بائحق“ ہے۔

وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ إِلَّا لَدُنْ أَمْنُوا وَعَمِلُوا  
الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّرَرِ۔

”قسم ہے زندگی ہر انسان گھائے میں ہے، سوائے ان لوگوں کے جو  
ایمان لائے اور عمل صالح کرتے ہیں اور ایک دوسرے کو حق اور صبر کی  
تلقین کرتے ہیں“۔

اور ولایت وہی ”خیرات“ ہے۔

ولکل وحجه ہو مولیہا فاستقوا الخیرات۔  
”اور ولایت وہی ”نیع“ ہے کہ جس بزرگ ترین نعمت کے متعلق ہم  
سے سوال ہو گا کہ اس سے تم نے کیا سلوک کیا؟“

ثُمَّ لَتُسْلِنَنَّ بِوْ مِنْدِ عَنِ النَّعِيْمِ۔

”وہاں پر اس روز یقیناً تم سے اس نعمت بزرگ کے متعلق سوال ہو گا۔“  
اور سرانجام ولایت وہی ”نور“ ہے جو مومن کی درخششہ خصوصیت و علامت ہے۔

اوْ مِنْ کَانَ مِيتا فَاحِيْنَاه وَ جَعَلْنَا لَهُ نُورا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ  
کَمَنْ مِثْلَهِ فِي الظَّلَمَاتِ لَيْسَ بِخَارَجِ مِهَارِ۔

اُن ذوق میٹھا ہے؟

”کیا وہ شخص جو مرد تھا، اس کے بعد ہم نے اسے زندہ کیا اور ہم نے اس کو نور قرار دیا کہ وہ اس نور سے نوگوں کے ساتھ چلتا ہے۔ اس کی مانند کوئی ہے جو تاریکی اور ظلمتوں میں پیوستہ ہے اور اسے ہرگز خارج نہیں ہوتا۔“

ولایت جو کہ ”فطرة اللہ“ ہے، پس چاہیے کہ جو لوگ اس فطرت الٰہی سے مردہ ہیں، ان کو زندہ ڈجاویڈ کر دیا جائے، اور ان کی آنکھوں پر غفلت کے پڑے ہوئے دیز پر دوں کو دور کر دیا جائے، ان کو صراطِ مستقیم دکھایا جائے، تاکہ یہ لوگ اس نور سے دین حنف کو پاسکیں اور وہ اس طریقے پر چل کر اس خیرات کو پاسکیں، کیونکہ یہ ایک ایسی تہبا نعمت ہے کہ جس کے بارے میں باز پس ہوگی اور کوئی بھی عمل ولایت کے بغیر قابل قبول نہ ہوگا۔

اسی ولایت کے صدقہ میں دین کامل ہوا اور نعمت تمام ہوئی۔

الیوہ اکملت لکم دینکم انتمت علیکم نعمتی و رضیت  
لکم الاسلام دننا۔

نہ یہ نقطہ شیعیان حیدر کرار علیہ السلام کا عقیدہ ہے، بلکہ تمام مورثین و مفسرین بزرگ اہل سنت نے اس حقیقت کا اقرار کیا ہے، اور انہوں نے ولایت علی علیہ السلام کی تفسیر کی ہے۔  
قارئین کرام! آپ سے ہماری گزارش ہے کہ آپ بغیر کسی تعصّب و عناو کے منصفانہ ذہن کے ساتھ اس کا عین اور دیقق نظروں سے مطالعہ کیجئے، تاکہ آپ اس چیزیں ہوئی حقیقت تک پہنچ سکیں اور آپ پر حق و حقیقت واضح و عیان ہو جائے، اور آپ خود اس نتیجہ تک آسانی پہنچ جائیں کہ ولایت کے بغیر کوئی عمل بھی قبول نہ ہوگا۔  
اگر پروردگار عالم نے بعض موقوں پر عبادات و احکام میں چھٹی دے رکھی ہے

## ﴿النَّبِيُّونَ بِعْدَهُمْ﴾

جیسے نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ وغیرہ کا اگر تم نماز کھڑے ہو کر نہیں پڑھ سکتے، تو یہ کہ پڑھو۔ سفر میں روزہ ندر کے سکوٰۃ حضرت میں رکھو وغیرہ، لیکن ولایت میں کسی حالت میں بھی رخصت نہیں دی گئی، بلکہ انسان کو ہمیشہ ولایت کے سایہ میں چلتا چاہئے اور ایک مومن انسان کو چاہئے کہ ہمیشہ ولایت کے پرتوں میں اپنے اعمال کو انجام دے، تاکہ اس کے اعمال قول ہو جائیں اور وہ اللہ تعالیٰ کی پارگاہ عالیہ میں کامیاب و مرجح ہو سکے۔

یہ کتاب جو کہ آپ کے ہاتھوں میں ہے، اس کو پر قرطاس کرنے کا بدق فقط یہی ہے کہ ولایت کا اس طرح سمجھو ہو، تھی میان کیا جائے جس طرح خدا اور رسول ﷺ پر کہا جاتے ہیں، اور ہم نے ہر اور ان اہل سنت کی کتابوں سے استدال کیا ہے، لیکن سال پہلے کی بات ہے کہ بندہ (عین مولف) کو س کے ہالی سکول میں طالب علم کی حیثیت سے درس حاصل کرتا رہا اور دوران تعلیم اپنے اساتذہ سے لگنگو اور طولانی بحث کا تجھے بہاں ملک ہبھج گیا۔ قدریں! آپ کے لئے کتنا ہی اچھا ہو کہ ہم نے جو قرآن و سنت کے شیرین لکھن سے تجھے اخذ کیا ہے، اس کی پہچان کر سکیں اور اس کے ساتھ ساتھ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ولایت اہلی نبی کے ساتھ ہوتے ہو جائیں، تاکہ آپ سورہ رضیت پرورگا اور قرار پائیں، اور روز تیار میں خشہ پیشان کے ساتھ میدان خشتمیں داخل ہوں۔

آپ کی ایک اہم نکتہ کی طرف توجہ مبذول کروانا چاہوں گا کہ جو میرے اور میرے اساتذہ کے درمیان مباحثہ ہوا، اس کو بعض جگہوں پر حذف کر دیا گیا۔ حذف کرنے کی وجہ یہ ہے کہ بعض مطالب میں تکرار پائی جاتی تھی یا اس لگنگو کا مغہبوم اس لائق نہ تھا کہ اسے پر قرطاس کیا جائے، اس وجہ سے اس کو حذف کیا گیا اس لئے ہم

## حکیٰ اُنِّیں نے پیش کیے ہیں؟

آپ سے عفو و درگزدگی کے طلب گار ہیں۔

دوسری نکتہ یہ ہے کہ کتاب میں کچھ طالب زیادہ لائے گئے ہیں کہ استاد کے ساتھ بحث کے دوران جو مجاورے پیش کیے گئے تھے ان کو بدل دیا گیا۔ البتہ، مضامین، اسناد اور روایات کو وقت کے ساتھ رشتہ قلم میں پر، قرطاس کیا گیا ہے، اور ہر قسم کی غلطی اور اشتبہ اسی بھی کی کوشش کی گئی ہے، لیکن پھر بھی انسان بشری غلطیوں سے پُر ہے۔ اگر کسی جگہ قارئین کوئی غلطی یا اشتبہ دیکھیں تو امید ہے کہ وہ اس کی طرف متوجہ کریں گے اور ہمیں معاف کریں گے۔

امداد اسلام

بیدار امہری

اُن کوئی یعنی کیون؟

## کافر کوئی؟

ریج قرن پہلے کی بات ہے، کہ میں کویت کے ہائی سکول ثانویہ الدعیہ کا طالب علم تھا۔ میں اس وقت دوسرے سال میں تعلیم حاصل کر رہا تھا۔ اس سے پہلے میں نے پر انگری اور میل کلول کی تعلیم قومی مدرسے میں حاصل کی تھی۔ یہ ایک شیعہ مدرسہ تھا، اور اس شیعہ مدرسہ کی تاسیس کے لئے ہیجیان حیدر کار غلیظہ نے مالی مدد کی تھی، لہذا یہ مدرسہ ہیجیان کویت کی مدد سے تاسیس ہوا تھا، اس مدرسہ کو ایک متین، صاف اور محبت آں محمد علیل اللہ سید محمد حسن موسوی علیل اللہ چلاس سے تھے اور اس مدرسہ کی بانگ ڈور اس دین دار شخص کے ہاتھ میں تھی، چونکہ اس مدرسہ میں تمام طلباء شیعہ تھے اور اکثر اساتذہ بھی شیعہ ہی تھے، اور کسی بھی سنی معلم کی امور دینی میں دخالت نہ تھی، اس وجہ سے کہ ہمارا کسی بھی اہل سنت برادر سے علمی مباحثہ یا گفتگو نہ ہوئی۔ اب میں نے ہائی سکول میں داخلہ لے لیا تھا لیکن اس سکول کے ماحول میں خاص فرق تھا، بلکہ ہائی سکول اور ابتدائی مدرسے کے ماحول میں زمین و آسمان کا فرق تھا! یہاں پر اکثر استاد اور طلباء اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے، لہذا ہمارے لئے ضروری ہو گیا تھا کہ ان سے ربط و رابطہ رکھا جائے اور ان سے گفتگو و مباحثہ کیا جائے۔

جب کہ میرے والد مر جم آیت اللہ حاج سید عباس مہری کا وظیفہ لوگوں کو ہدایت و رہنمائی کرنا تھا، مر جم نے اپنے وظیفہ اور ہدف کو احسن طریقہ سے صر انجام دیا اور سب سے پہلے آپ نے اپنے فرزندوں اور رشتہ داروں کو حق و حقیقت کی تبلیغ کی،

## کہاں بولنے یعنی کیوں؟

اور ہم سب لوگ آپ سے وابستہ تھے، اور آپ کی علمی و روحانی شخصیت سے استفادہ کرتے تھے۔ ہم نے عقیدہ نامسائل کا مطالعہ کرنا اپنے لئے لازم قرار دے رکھا تھا، تاکہ ہم استدلال و برہان کے اسلوب سے مسلح ہو سکیں، اور آپ ہمیں عمومی و خصوصی مجالس میں تعلیم کے زیر سے آ راستہ کرتے اور ہمارے سامنے مطالب پیش کرتے۔

میں اس بات کو کبھی بھی فراموش نہیں کر سکتا، کہ میری زندگی کے بارہ سال نہ گزرے تھے کہ مرحوم کی رہنمائی و معرفی کرنے پر میں نے زمانہ کی عظیم و بر جستہ کتاب ”الغدیر“ کا تھوڑے وقت میں مطالعہ کر لیا تھا۔ یہ حقیقت کس سے پوچھیدہ ہے کہ ”الغدیر“ ولایت و امامت کے لئے دائرۃ المعارف ہے، اور اس کے مطالب و مفہوم میرے ذہن میں نقش ہو گئے تھے۔ بھی وجہ ہے کہ جب بھی مجھے سکول میں ان برادران سے پالا پڑا۔ تو اس وقت بندہ عقیدتی مسائل سے آ گاہ تھا، اور ہر قسم کی بحث و مباحث کے لئے کامل مسلح تھا، اور کسی قسم کی بحث و تجھیس سے دریغ نہ کرتا تھا۔

میں ہائی سکول میں نویں کلاس میں تھا کہ میری ایک مذہبی استاد سے بحث و گفتگو ہو گئی، چونکہ میں بھی اس راہ پر تازہ وار و ہوا تھا، اور فریق خالف بھی ایک یوڑھا اور بے حوصلہ انسان تھا۔ ہماری بحث و گفتگو پر اگدہ ہو گئی۔ ہم کسی نتیجہ خیز موڑ پر نہ پہنچ سکے۔ البتہ اس بحث کا ایک یہ فائدہ ہوا کہ وہ مجھے جان پکھتے تھی اس لئے وہ کلاس میں مذہبی گفتگو کرنے سے احتراز کرتے تھے، اور اگلی خواہش ہوتی تھی کہ کلاس میں اختلافی مسائل سے اجتناب کیا جائے۔ میں نے اس دوران چند موقعوں پر انہیں استدلال سے مغلوب بھی کر لیا تھا۔

مثلاً ایک روز ان کے شاگردوں میں سے ایک نے پوچھا کہ جب تم وضو کرتے ہو تو ہاتھ سے کہنوں کی طرف پانی کیوں ڈالتے ہو، جب کہ مذہب اسلام میں سے

## ﴿اُن بُول بیٹھ کیوں؟﴾

ایک فرقہ "شیعہ" ہے جو کہ بیوں پر پانی ڈالتے ہیں۔ یعنی اوپر سے نیچے کی طرف پانی ڈالتے ہیں، اس کا فلسفہ کیا ہے؟

استاد اس سوال پر الجھ گئے، اور پھر کہنے لگے کہ عام طور پر بازوں پر بال ہوتے ہیں اگر کہ بیوں سے نیچے کی طرف پانی ڈالا جائے تو ممکن ہے پانی بالوں کے نیچے تک نہ پہنچ، البتہ اگر ہتھیلی کے جوڑ پر پانی ڈالا جائے تو پانی یقیناً بالوں کے نیچے تک پہنچ جائے گا، اور یہ احتیاط کے زیادہ قریب ہے۔

میں فوری طور پر اپنی جگہ پر کھڑا ہوا، اور کہا آقا! میں اجازت چاہتا ہوں۔ جب آپ غسل کریں و تو اس وقت سر کو زمین کی طرف اور ٹانگوں کو اوپر کی طرف کیا کرو، تاکہ پانی پوری طرح بالوں کی جلد تک پہنچ سکے۔ تاکہ جو آپ نے فلسفہ و ضمیمان کیا ہے اس کے مطابق ضروری ہے کہ پانی بالوں کے نیچے تک پہنچ جائے؟

میرے اس ایجاد پر کلاس کے بچوں نے ایک پر زور تھے لگایا، اور بچوں کے ہنسنے کی صدابند ہوئی۔ استاد کے تیور بدلتے ہوئے، فوراً میری طرف رخ کر کے کہا کہ "بے ہودہ بحث مت کرو۔ ابھی تم بچے ہو، اور تم ان احکام فتحی کی طرف اپنی نظر و فکر مت بیان کیا کرو؟"

میرے اس بخی نے میری نشاندہی کی، لیکن بچے ہرگز ہرگز قانع نہ ہوئے۔

بہر کیف ہائی سکول کا چہلا سال (نہم کلاس) تمام ہو، اور اب ہم نے دسویں کلاس میں قدم رکھا۔ میراں کچھ زیادہ ہو چکا تھا، اور موسم گرم کی تعییلات سے استفادہ کرتے ہوئے میں نے مذہبی کتابوں کا مطالعہ کیا اور میں نے اپنے اندر بحث و مباحثہ کی صلاحیت پہنچا کر لی، اور میں ہر وقت مقابلہ کرنے کے لئے آبادہ رہتا ہیکن اب جو ہمارے استاد تھے وہ نوجوان اور نسبتاً خوش اخلاق تھے۔

## کیا حضرت ابوطالب علیہ السلام کا فرستھے؟

جلسہ دینی کا پہلا روز تھا کہ نوجوان مصری استاد عمر الشریف کلاس میں داخل ہوئے اور اس نے اسلام میں ہدایت کے موضوع پر گفتگو کی، اور انہوں نے آیت "انک لاتھدی من احیت" (سورہ قصص: ٥٦) کی تفسیر کرتے ہوئے کہا کہ: یہ آیت رسول خدا ﷺ کے چچا نگہبان رسالت حضرت ابوطالب علیہ السلام کے متعلق نازل ہوئی۔ جب چیخیر اکرم ﷺ نے چچا جناب سرکار ابوطالب علیہ السلام کی تیارداری کے لئے تشریف لائے اس وقت حضرت ابوطالب علیہ السلام کی زندگی کے آخری ایام تھے۔ آپ نے اپنے چچا سے خواہش کی کہ آپ دونوں شہادتوں کو زبان پر جاری کریں، لیکن حضرت ابوطالب علیہ السلام نے آپ کی بات نہ مانی اور آخر اس دنیا سے کافرا شے! رسول خدا ﷺ کو پریشانی لاحق ہوئی کہ میرے چچا جو کہ میرے مریب اور محبوب ہیں اس دنیا سے کافرا نہیں گے، فوراً آپ پر خداوند تعالیٰ نے وہی نازل کی۔

کہ "اے میرے نبی آپ جس اپنے دوست کو ہدایت کرنا چاہتے ہو وہ ہدایت نہیں پائیں گے۔"

ہدایت پر وردگار عالم کی طرف سے ایک عظیہ و انعام ہے جسے چاہتا ہے دیتا ہے، جسے نہیں چاہتا اسے نہیں کرتا؟ آپ بھی تلاش جستجو کرو کہ آپ نے اپنے چچا کو ہدایت کی استاد کی اس گفتگو پر میرا خون جوش بارنے لگا، میں نے اپنے احترامات و جذبات پر قابو پانے کی پوری کوشش کی، لیکن پھر بھی میں غصہ کی حالت میں بغیر

## اُن نوں سے بخش کیں؟

اجازت طلب کیے ہوئے کھڑا ہوا، اور گویا ہوا۔

”استاد! آپ حضرت ابوطالب علیہ السلام کو اس لئے کافر کہہ رہے ہیں، کیونکہ وہ حضرت علی علیہ السلام کے والد تھے، اور آپ نے کس طرح اس آیت مجیدہ کی تفسیر بالرائے کی ہے؟ اور کس طرح تاویل کی ہے؟ کیا یہی انصاف ہے کہ جس شخص نے اپنی زندگی راہ اسلام میں صرف کر دی ہو، جس نے ساری زندگی رسالت کی حفاظت میں خرچ کر دی ہو، جس نے اسلام اور رسول ﷺ خدا کی تکمیل میں عمر گزار دی ہو، کیا اس نگہبان رسالت اور حافظ رسول ﷺ کو ان کی خدمات کا یہی صلہ دینا چاہیے؟ کہ اس پر طرح طرح کی تہتیں لگائی جائیں؟ ایک مومن کامل و اکمل اور واقعی موحد پر کافر ہونے کی تہت لگائی جائے؟ جس وقت مکے سارے کافر رسول ﷺ کے دشمن تھے اور تمام کفار قریش پیغمبر اسلام ﷺ کے ساتھ جنگ و مبارکہ کر رہے تھے، کبھی وہ آپ ﷺ کو قتل کرنے کی دھمکیاں دے رہے تھے اور کبھی آپ ﷺ کا اقتصادی بایکاٹ کر رہے تھے، اور جب انہوں نے آپ ﷺ کا اقتصادی محاصرہ کیا تو اس وقت حضرت ابوطالب علیہ السلام کے علاوہ پیغمبر ﷺ اور اسلام کا دفاع کس نے کیا تھا؟

استاد نے بڑی دھنائی سے مجھے جواب دیتے ہوئے کہا:

چہلی بات تو یہ ہے کہ تمہارے لئے درست نہیں ہے کہ مجھے چھتی کہو، کیونکہ میں علی علیہ السلام کو ایک عظیم ترین اور بزرگ زیدہ ترین انسان قبول کرتا ہوں اور آپ ﷺ کو پیغمبر اکرم ﷺ کا خلیفہ بہر حال جانتا ہوں۔ مجھے علی علیہ السلام سے کسی طرح کی بھی دشمنی و عداوت نہیں ہے، چونکہ وہ حضرت ابوطالب علیہ السلام حضرت علی علیہ السلام کے والد بزرگوار ہیں، لہذا مجھے ان سے عداوت ہے اور اس لئے میں انہیں کافر مانتا ہوں۔ وہ ایک محبت کرنے والے انسان تھے اور انہیں حضرت محمد ﷺ سے کافی محبت تھی اور ان کو نگہبان رسالت اور

مربی رسول ﷺ ہونے کا بھی شرف حاصل ہے، اس کے باوجود پیغمبر اکرم ﷺ کے دین کے پیروانہ تھے۔ انہوں نے آپ ﷺ کی ہر موڑ پر حمایت اور مدد کی، اس میں کسی قسم کا کوئی شک و شبہ نہیں پایا جاتا۔ میں نے کہا۔

اگر آپ کی بات کو صحیح تسلیم کر لیا جائے تو پھر اس میں بہت بڑا شکال لازم آتا ہے، پیغمبر اکرمؐ ہرگز غمیں چاہتے تھے کہ آپ ایک کافر پر نکیہ کریں اور ان کی حمایت اسلام کے لئے حاصل کریں اور ان سے باہمی رابطہ رکھیں اور اس کی گود میں پروان چڑھیں۔ اس کے گھر سے غذا کھائیں؟ کیا آپ نے قرآن مجید میں نہیں پڑھا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہو رہا ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَحَلَّوْا إِلَيْهُوَدَ وَالصَّرَّارِيَّ أُولَئِكَاءِ بَعْضُهُمْ  
أُولَئِكَاءِ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّمَا مِنْهُمْ كُفَّارٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهُدُ  
الْقَوْمَ الظَّلَمِيْنَ

اسور ۵۱ مائند، آید

”اے مومنین! تم یہود اور نصاریٰ کو دوست نہ بناو۔ وہ ایک دوسرے کے دوست ہیں، اور تم میں سے جو انہیں دوست بنائے گا تو وہ یقیناً انہیں میں سے ہو جائے گا۔ بے شک اللہ تعالیٰ ظلم کرنے والی قوم کی راہنمائی نہیں کرتا۔“

استاد نے کہا؟ کہ یہ تو یہود و انصار کے پارے میں ہے، میں نے کہا اتفاق کی بات ہے کہ یہودی اور نصرانی اہل کتاب تھے۔ اگر خدا و انہ تعالیٰ ہمیں اہل کتاب کے ساتھ تعلقات اور دوستی رکھنے کی اجازت نہ دیتا تو پھر قطعی طور پر مشرکین قریش کے ساتھ روااط و تعلقات اور دوستی کی اجازت نہ دیتا۔

النَّبُونَ بِيَقْنَصِ كَيْنَ؟

اللَّهُ تَعَالَى قُرْآنِ مُجِيدِ مِنْ دُوْرِهِ مَقْعَدِ پُرَانِ مُشَرِّكِينَ وَكُفَّارِ سَعَى خَانَدَانِي مَرَاسِمِ رَكْحَنَ سَعَى مَنْعَ كَرْهَابِهِ اُورَ حَكْمِهِ بَهَ كَمْ اَپَنَےْ كَافِرَآبَاءِ وَاجْدَادِ اورِ رَشَّتَهِ دَارُوںِ سَعَى مَتْ رَابِطِ رَحْمَنِ، اورِ انِ پَرْ مَتْ تَكْيِيَہِ کَرِيَہِ وَاضْعَفْ طَورِ حَكْمِ الْهَنِيِّ بَهَ اَهَابِهِ:

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْخُنُوا أَنَاءَ كُمْ وَأَخْوَانَكُمْ أَوْ لَيَاءَ إِنْ  
اَسْتَحْبُوا الْكُفَّارَ عَلَى الْإِيمَانِ وَمَنْ يَتَوَهَّمْ مِنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ  
الظَّالِمُونَ -

اسورہ توبہ، آیہ ۲۳

”اے وہ لوگوں ا جو ایمان لائے ہو، تم اپنے باپ وادوں اور بھائیوں کو سر پرست نہ ہتاو۔ اگر وہ ایمان کے بدلے کفر کو پسند کریں، اور تم میں سے جو کوئی بھی ان سے محبت رکھے گا تو وہی لوگ ظالم ہیں۔“

خداوند تعالیٰ نے قُرْآنِ مُجِيدِ مِنْ تَقْرِيَاتِ مِنِیں کے لگ بھگ ایسی آیاتِ نازلَی کی ہیں، جن میں صرف بھی حکم ہے کہ مسلمانوں کو کلی طور پر کفار سے کسی قسم کی دوستی و محبت کی پیشگیں نہیں بڑھانی چاہیں۔ کیا یہ ممکن ہے کہ جو پیغمبر ﷺ خود آیاتِ خدا کا مبلغ ہو وہ روشن ترین حکمِ الْهَنِيِّ سے منہ موڑے اور خداوند تعالیٰ کے احکام کی واضح مخالفت کرے کیا یا آپ کا دل تسلیم کرتا ہے؟



## ایمان ابوطالب علیہ السلام پر مناظرہ شروع ہوتا ہے

استاد میں حضرت ابوطالب علیہ السلام کے دین و اسلام پر کافی دلائل و براجمیں رکھتا ہوں، لیکن ان سب کو میں اس وقت بیان کرنے سے قاصر ہوں۔

**شاگرد:**

میں سمجھتا ہوں کہ آپ کے مومن کامل ہونے کی لیے بھی کافی ہے آپ نے  
نبوت و رسالت کی حفاظت کے لئے قرباً بیان دیں، اور آپ نے ہر ہر قدم پر پیغمبر  
خدا علیہ السلام کی نبوت و رسالت کی حمایت کی، اس سے غمازی ہوتی ہے کہ آپ مومن تھے  
اور آپ اپنے رشتہ داروں میں مومن کے نام سے مشہور تھے، لیکن آپ نے اس وقت  
کے تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے ایمان کا علی الاعلان اظہار نہ کیا تھا۔

استاد صاحب کے طوطے اڑ چکے تھے، اور ان پر عجب بکفیت طاری ہو چکی تھی کہ  
شاید اس نے پہلے ان آیات قرآنی کو نہ سنا تھا۔

**استاد:**

اگر تم ان موضوعات پر بحث کرنا چاہتے ہو، تو کلاس میں اچھا نہیں لگتا۔ کلاس فقط  
آپ کی نہیں ہے کہ آپ تنہا ہی تمیں لڑکوں کا وقت لے لیں، اور دوسرے طلباً کا وقت  
ضائع کریں اگر آپ کو زیادہ ہی شوق ہے تو آؤ میرے ساتھ تفریح روم میں (ویسے بھی  
تفریح کا پیدائش ہے وہاں پر بحث کرتے ہیں۔

## اگر رسول سے پتھر یوں؟

### شاگرد:

میں نے کہا جتاب ایسا نہیں ہو سکتا! آپ یا تو ہمارے درمیان اختلافی مسائل کو نہ چھیڑتے اب اگر آپ نے اختلافی مسائل کو چھیڑا ہے تو اس کا جواب سن کر جائیے۔ آج اگر ہم نے مومن و موجد اور سردار بخطاء حضرت ابو طالب علیہ السلام کے ایمان کامل کا دفاع نہ کیا تو میرے دوسرے ساتھیوں Class Fellows کا بھی عقیدہ آپ کی طرح ہو جائے گا اور مجھے روز قیامت خداوند تعالیٰ اور اس کے رسول مقبول یعنی نبی محمد ﷺ کے سامنے سر جھکانا پڑے گا۔

میں آپ سے ہر جگہ، ہر موقع پر بحث و تجھیٹ کرنے کے لئے آمادہ ہوں، لیکن اگر آج میرے ساتھی مجھے اجازت دیں تو میں آپ کے سامنے حضرت ابو طالب علیہ السلام کی شان میں دو شعر پڑھنا چاہتا ہوں تاکہ اس تکہبان رسالت کی شان میں ان کا عقیدہ متوازی نہ ہونے پائے۔

طلاء نے صدائیں بلند کیں اور مجھ سے درخواست کرنے لگے کہ آپ ضرور پڑیے گا اور انہوں نے استاد سے کہا:

استاد احت اس کے ساتھ ہے اس کو بولنے دیجئے ہا کہ یہا پر عقیدہ کا دفاع کر سکے۔  
استاد نے مجبوراً سر تسلیم خم کر دیا اور خاموشی کے علاوہ اس کے پاس کوئی چارہ نہ تھا لہذا وہ میری بحث اور استدلال کا انتظار کرنے لگا

اسی دوران میرا کامل ذہن حضرت ابو طالب علیہ السلام کی عظمت اور کمال کی طرف راغب ہو چکا تھا۔ میری نگاہ تاریخ کے ایک ایک صفحہ پر تھی۔ میں نے سردار بخطاء اور اس کے خدا سے مدد طلب کی یہ ہمارا پہلا رسی اور عمومی جلسہ تھا جس میں سامعین کی کافی تعداد تھی۔ یعنی پوری کلاس ہماری گواہ تھی۔ میں نے سردار مکہ اور محسن اسلام کی

عظمت کا حق ادا کرنے کے لئے خدا سے خصوصی دعا طلب کی کہ پروردگار مجھے اس محض رسالت پر بھائیت کا دفاع کرنے کی توفیق عطا فرماد۔ میں نے کہا استاد! اور میرے ساتھیوں! حضرت ابوطالب علیہ السلام کو پیغمبر اکرم ﷺ کی نبوت و رسالت میں کسی قسم کا شک و شبہ نہ تھا۔ آپ نے پیغمبر اکرم ﷺ کی مدح میں کافی قصائد لکھے ہیں، آپ نے نبوت و رسالت کی گواہی دی ہے۔ جب پیغمبر اکرم ﷺ کے حکم کے مطابق حضرت ابوطالب علیہ السلام نے قریش کو خبر دی کہ اس تحریر کو دیکھ نے چاہتے ہیں، اور اس معاہدہ پر فقط خداوند تعالیٰ کا نام باتی بچا ہے، اور اس سلسلہ میں میرے بھتیجے محمد ﷺ نے مجھے خبر دی ہے کہ اگر تمہیں یقین نہیں آتا تو اس تحریر کو کعبہ سے باہر لے آؤ، اگر اس کی خبر پر ہوئی پھر پر اس کی حمایت کرنا اور اس کے گروہ میں ہو جانا۔ اپنے آپ کو بیدار کرنا اگر اس کی خبر جھوٹی نہیں تو میں اس کو تمہارے سپرد کر دوں گا۔ جو چاہو اس سے تم سلوک کرنا۔ کہنے لگے ہم راضی ہیں۔ ہم اس تحریری معاہدہ کو لے کرتے ہیں ویکھتے ہیں کہ محمد ﷺ کی خبر پرچی ہے، اس مجرمہ کے بعد جن لوگوں کے دل مردہ تھے، اور خداوند تعالیٰ نے ان کے دلوں پر پردہ ڈال رکھا تھا ان کے لئے حق و یکھنے اور حق سننے کی صلاحیت نہ تھی۔ انہوں نے اس مجرمہ بزرگ کا اس طرح انکار کیا کہ گویا انہوں نے کچھ دیکھا ہی نہیں،

لہذا وہ حضرت ابوطالب علیہ السلام سے کہنے لگے:

تمہارے بھتیجے کے دوسرے جادووں کی طرح یہ بھی جادو ایک ہے۔ اس طرح وہ گمراہیوں کی عیسیٰ گمراہیوں میں جاگرے۔

حضرت ابوطالب علیہ السلام خانہ خدا کے قریب آئے۔ آپ نے پردہ خانہ خدا کو

پکڑ کر کہا:

”یار الہا! ہمیں ظالموں پر کامیابی و کامرانی عطا فرماد! انہوں نے میرے رحم کو قطع

﴿ مَنْ نُولَّ بِعَشْ كَيْنُ؟ ﴾

کیا ہے اور حرمت کو توڑا ہے۔

آپ نے ایک طوائفی اور زیبیا قصیدہ پڑھا، لیکن افسوس ہے کہ مجھے فقط دو شعر یاد ہیں، کیا ہی اچھا ہوتا کہ تمام برادران اس جلسے کے ختم ہونیکے بعد مدرسہ کی لاکھری یہی میں جائیں، اور وہاں تاریخ کی کتابوں میں ان اشعار کو تلاش کر کے پڑھیں۔

ایک طالب علم اٹھ کر سوال کرتا ہے کہ اس داستان کا تذکرہ کس کتاب میں ہے؟ میں نے کہا داستان صحیفہ معروف اور تاریخ کی تمام کتابوں میں ہے تم چاہتے ہو تو تاریخ یعقوبی، سیرت ابنہ شام، تاریخ ابن کثیر، طبقات ابن سعد اور عیوان الأخبار ابن قیمیہ کی طرف رجوع کرو۔ یہ تمام کی تمام الہ سنت کی معتبر کتابیں ہیں۔

بہر حال حضرت ابوطالب علیہ السلام نے قصیدہ غرائب میں ارشاد فرمایا:

الآن خير النسا نفسا والد

اذا عد سادات البرية احمد

نبى الاله والكريم بناصله

واخلاقه وهو الرشيد المؤيد

[تاریخ الصفیر بخاری ۱، تاریخ ابن عساکر ۱، ص ۶۷۵، تاریخ ابن کثیر ج،

۱ ص ۲۶۶ اصحاب ابن حجر ۴ ص ۱۱۵، دلائل الشیوا بیونعیم ج، ۱ ص ۶۱]

جان لوکہ "احمد شخصیت اور حسب و نسب کے خواہی سے تمام سادات و بر زگان خلاق کے سردار و رائیں ہیں۔ وہ اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ پیغمبر ﷺ اور ایک عظیم انسان ہیں کہ آپ پسندیدہ ترین اخلاق کے مالک ہیں۔ وہ ایک کامل و دانان مرد ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے تائید و نصرت حاصل ہے۔"

کیا یہ کافی نہیں کہ حضرت ابوطالب علیہ السلام نے آپ کو "نبی الالہ" سے تعبیر کیا ہے؟

﴿ کل نوں پلچھ کیں؟ ﴾

27

کیا یہ حضرت محمدؐ کی نبوت و رسالت کی شہادت کے لئے کافی نہیں ہے؟

ان دو شعروں کے علاوہ ایک رباعی ہے، جس میں حضرت ابوطالب علیہ السلام نے رسالت مآب ﷺ کی صریح اکتوبر گواہی دی۔ اتفاقاً بخاری نے اپنی ”تاریخ صغیر“ میں، ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں ابن حجر کی نے اپنی کتاب ”اصباب“ میں اس رباعی کو ذکر کیا ہے کہ جس میں آپ نے رسول خدا ﷺ کی تعریف و تائش بیان کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

لقد اکرم اللہ النبی محمد

اکرم خلق اللہ فی الناس احمد

وشق لسہ میں اسے لے لی جائے

فذو العرش مhammad وہذا محمد

”پورا گار عالم نے اپنے نبی حضرت محمد ﷺ کو کافی عظمت و وقار  
عطاء کیا ہے، خالق اکبر نے لوگوں کے درمیان حضرت ﷺ کو سب  
سے زیادہ عظمت و رفعت اور بلند مقام پر فائز کیا ہے۔ خداوند تعالیٰ  
نے اپنے نام سے اس کے نام کو مشتق کیا۔ خود صاحب عرش و مجدد  
ہے اور یہ محمد ہیں۔“

یہ اشعار ظاہری طور پر اور باطنی لحاظ سے واضح و روشن ہیں، اور ان اشعار سے  
حضرت ابوطالب علیہ السلام کی عظمت و بزرگی، علم و فضل، کمال و جمال اور نبی اکرم ﷺ  
سے محبت و مودت عیاں ہوتی ہے۔

استاد کہنے لگے کہ اس دوسرے شعر کی نسبت تو حسان بن ثابتؑ کی طرف دی جاتی ہے۔  
میں نے کہا! اتفاقاً حسان بن ثابتؑ نے بھی ان اشعار کو حضرت ابوطالب علیہ السلام سے

## اہل رسول سے بخش کیوں؟

لیا ہے، اور وہ اپنے قصیدہ کے ضمن میں ان اشعار کو مدح پیغمبر میں لائے ہیں۔

آپ واقعہ استقاء کو بھی یاد کریں کہ حضرت ابوطالب عليه السلام اور حضرت عبدالمطلب نے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے (جب کہ آپ اس وقت بچے تھے) مددچاہی اور آپ سے پانی طلب کیا یہ قصہ تو مشہور و معروف ہے اور یہ واضح دلیل ہے کہ یہ دونوں بزرگوار حضرت محمد صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام پر ایمان رکھتے تھے، اور آپ کو اللہ کا آخری رسول صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام اس وقت تسلیم کر رہے تھے کہ ابھی تک آپ نے اپنی رسالت کا ظاہری طور پر اعلان بھی نہیں کیا تھا اور آنحضرت اس وقت لوگوں کے سامنے ”رسول صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام“ کے عنوان سے مشہور بھی نہیں ہوئے تھے۔

یہ دونوں بزرگوار تو اس روز سے جانتے تھے کہ اس بچے کا عند اللہ کیا مقام و منزلت ہے۔ دو سال ہو چکے تھے کہ مکہ میں بارش نہ ہوئی تھی۔ لوگ خطر سالی کا شکار تھے۔ حضرت ابوطالب عليه السلام اس چھوٹے عقل مند بچے کو کعبہ کے پاس لائے، اور آپ کا کعبہ کی طرف منہ کر کے خداوند تعالیٰ کو اس کے حق کی قسم اور واسطہ دے کر کہتے ہیں:

اے میرے خداوند! اس بچے کی عظمت کے واسطے ہم پر ابر رحمت بر سا۔ حضرت ابوطالب عليه السلام کے ہاتھ بارگاہ اللہ میں اٹھے تھے کہ اوہر مکہ کی فضا پر سیاہ باول چھا گئے۔ اس قدر بارش ہوئی کہ لوگوں کو خطرہ لاحق ہو گیا کہ کہیں اس بارش سے سیالاب خانہ خدا کو بہا کرنے لے جائے۔

جب حضرت ابوطالب عليه السلام کی یہ دعا پوری ہوئی تو آپ نے رسول صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام خدا کی مدح میں ارشاد فرمایا:

وَبِيَضْنِ يَسْتَسْقِي الْعَمَامُ بِنَوْجَهِهِ

شَمَالُ الْيَسَامِيِّ عَصَمَةً لِلَّارَامِلِ

## آل رسول نے کیسے کیزیں؟

بلوذر ملکہ الہلاک من آل هاشم  
فہم عنده فی نعمة و فواضل  
ومیزان عدل لا یخیس شعیرة  
ووزان صدق وزنہ غیر هائل

[شرح قسطنطیلی بر اخباری ج ۲، ص ۲۲۱، خصائص الکبری ج ۱  
ص ۲۵۰، السیرة الحلبیہ ج ۱ ص ۲۵]

میری گفتگو ابھی جاری تھی کہ پوری کلاس سر اپا گوش بنی ہوئی حضرت ابوطالب علیہ السلام کے پرمغز اور پرمغافل اشعار کو سن رہی تھی، کہ اچاکہ چیری یہ کی تبدیلی کی تھی تھی، استاد نے شکر کا لکھ پڑھا، اور فورا جان چھڑا کر کلاس سے باہر نکل گئے جاتے ہوئے مجھ سے کہنے لگے کہ مجھے تمہیں دیکھ کر خوشی ہوتی ہے کہ تم میرے شاگردوں میں ایک ایسے ذہین شاگرد ہو کہ جسے مسائل عقیدتی اور تاریخ پر تسلط حاصل ہے، اور تمہیں استدلال و برہان پر ملکہ حاصل ہے۔ مجھے تم پر فخر ہے کہ تم ایک زیریک و ذہین طالب علم ہو، لیکن کیا تم میرے تمام سوالوں کا جواب دینے کی قدرت رکھتے ہو؟

میں نے کہا: میں نے آپ کے ہر سوال اور تقدیم کا دلیل کے ساتھ جواب دیا ہے اور آپ کے تمام اعتراضات کو برہان کے ساتھ رد کیا ہے۔ اگر آپ قانع نہیں ہوئے تو میں آپ کی خدمت میں ہر وقت حاضر ہوں جس وقت آپ کا دل چاہے جسٹ ہو سکتی ہے۔

### استاد:

البسا آپ کی گفتگو ابوطالب علیہ السلام کے متعلق بہت ہی اچھی تھی، اور یہ میرے لئے نئی چیز تھی، لیکن جو تم نے ابوطالب علیہ السلام کے اشعار نقل کیے ہیں پھر بھی ان سے وہ کافر تصور کیے جاتے ہیں۔

## آل ذریعہ نے یقین کیوں؟

### شاگرد:

میں نے کہا: اگر کوئی حق تک پہنچنا چاہتا ہے، اور اس پر دلیل بھی موجود ہو تو پھر کسی کو یقین حاصل نہیں کہ حضرت ابو طالب علیہ السلام کو باطل قرار دے۔

### استاد:

کیا تم یہ کہہ سکتے ہو کہ ابو طالب علیہ السلام نے ہمیشہ حق کا ساتھ دیا اور پیغمبر اکرم ﷺ کا ساتھ دیا، یا فقط اپنا دفاع کرتے رہے؟ میری جان! یہ کیسی گفتگو ہے۔

### شاگرد:

میں نے کہا: استاد انار ارض نہ ہوئے گا، حق سنبھالنا مشکل ہے اور ہر کسی کے بس میں نہیں ہے کہ وہ حق کا حوصلہ و تدریس ذائقہ پچھے سکے۔ آپ اپنی کتابوں کا حضرت ابو طالب علیہ السلام کی شان و عظمت اور ایمان کے بارے میں مطالعہ کریں۔ آپ کے اوپر یہ حقیقت واضح ہو جائے گی، کہ وہ مومن کامل تھے۔ اگر اس کے بعد بھی محض رسالت کو کوئی کافر کہے تو پھر واضح ہے کہ اس کی کفشن میں ریگ ہے!

### استاد:

تم نے کہا ہے کہ ہماری کتابوں میں تاقضی پایا جاتا ہے۔ کیا اس پر تمہارے پاس کوئی دلیل ہے؟

### شاگرد:

میں نے کہا: بہت زیادہ! یہ ایک مقام و مورد ہی کافی ہے کہ آپ اس پر پوری توجہ فرمائیں کہ تمام بزرگان نے اپنی اپنی کتابوں میں حضرت ابو طالب علیہ السلام کے اشعار کو قل کیا ہے کہ جن کو ابو طالب علیہ السلام نے رسول خدا ﷺ کی شان میں پڑھا ہے، لیکن اس کے باوجود بڑی ڈھنائی سے اس مرد خدا کو کافر لکھتے ہیں، کیا یہ تاقضی نہیں ہے؟

## ﴿اُن رُوں سے بُخشن کیں؟﴾

استاد نے کہا: آپ کو جانتا چاہئے کہ ابوطالب علیہ السلام، محمد ﷺ کو دوست رکھتے تھے۔ انہوں نے ساری زندگی رسول خدا ﷺ کی حمایت کی اور رسول خدا ﷺ آپ کی آغوش میں پروان چڑھے۔ اس میں کیا اہکاں ہو سکتا ہے کہ انہوں نے اپنے بھتیجے کو خوش رکھنے کے لئے ان مصائب و مشکلات کا سامنا کیا ہو؟ میں نے کہا! استاد تعریف کرنے اور نبوت کی گواہی و شہادت دینے میں زیادہ آسان کا فرق ہے۔ فقط آپ نے رسول خدا ﷺ کی مدح کی ہے، بلکہ آپ نے کئی مقامات پر نبی گی نبوت و رسالت کی گواہی بھی دی ہے۔ یہ مقام اشارہ و کتابیہ کا نہیں ہے پیغمبر اکرم ﷺ نے اعلان کر دیا تھا کہ مسلمان عورتوں کو کوئا کھافر کے ساتھ باطل ہے اور کون نہیں جانتا کہ حضرت ابوطالب علیہ السلام کی زوجہ فاطمہ بنت اسد پیغمبر ﷺ پر پہلے ایمان لانے والی عورت ہیں۔ وہ اس وقت سے لے کر آخری وقت تک اپنے شوہر تاجر ابوطالب علیہ السلام کے ساتھ رہیں۔ رسول خدا ﷺ نے ان کو ہرگز ابوطالب علیہ السلام سے جدا ہونے کا حکم نہیں دیا تھا۔

استاد مجھے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ تمہارے پاس معلومات کا خزانہ ہے، اتفاق کی بات ہے کہ میرے پاس کافی مسائل و مطالب اور موضوعات ہیں کہ جن کے بارے میں آپ کی رائے اور عقیدہ کو جانتا چاہتا ہوں، لیکن متساقانہ وقت ختم ہو گیا ہے۔ میں امید رکھتا ہوں کہ ہم دونوں اس پر مفصل بحث کریں گے، اور ایک دوسرے کو نزدیک سے دیکھنے کا موقع ملے گا۔

ہماری بحث ختم ہو گئی، اور ہم والپن لوٹ آئے۔ اور ساری بحث کو اپنے والد مرحوم کے سامنے پیش کیا۔ والد بزرگوار میری گفتگو کو سن کر خوش ہوئے اور انہوں نے میرے لئے کافی دعائیں کیں اور پھر فرمانے لگے۔

## اہل زمیں یعنی شخص کیں؟

فرزندم! حضرت ابوطالب عليه السلام کا ایمان حضرت موسی عليه السلام کے زمانہ کے مونوں کی مانند تھا کہ جنہوں نے اپنے ایمان کو مختی و پوشیدہ رکھا تھا۔ حضرت ابوطالب عليه السلام نے روز اول سے ہی رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی نبوت و رسالت کی گواہی دی تھی، اور آپ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام پر کامل ایمان رکھتے تھے۔ اگر آپ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی نبوت و رسالت کے قائل نہ ہوتے تو پھر رسالت کی آپ اس قدر حمایت نہ کرتے، اور آپ رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کا اس قدر وقایع نہ کرتے۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام و ستور الہی کے مطابق حق نہ رکھتے تھے کہ ابوطالب عليه السلام کی کافرانہ حمایت حاصل کرتے اور ابوطالب عليه السلام سے اس طرح محبت و دوستی رکھتے؟ حضرت ابوطالب عليه السلام نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی مرح میں جواشمار فرمائے ہیں آپ نے ان میں رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی نبوت و رسالت کی واضح و صریح گواہی دی ہے، اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا ہے۔ اور یہ اشعار اہل سنت کی کتابوں میں موجود ہیں۔ ان اشعار کو آپ ”ابوطالب عليه السلام موسیٰ قریش“، مصنف عبداللہ خیزی میں دیکھ سکتے ہیں اور ان اشعار کو لکھ کر اپنے استاد کو دے دینا۔ جھگڑا اسی بات پر ختم ہو جاتا ہے کہ سیخبری کی دعوت ذوالعیشہ ”وَأَنْدِرِ غَشِّيرَ تُكَ الْقَرَبَيْنَ“ سے لے کر آخری عمر تک ہر جگہ ہر مقام پر کھل کر اعلان رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی حمایت کی اور آپ نے حمایت سیخبری میں قریش سے کھلی جنگ لڑی۔ آپ نے دل و جان سے سیخبری کا دفاع کیا۔ اگر آپ سیخبری کی رسالت کے قتل نہ ہوتے تو پھر کیا پڑی تھی کہ آپ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی حمایت کرتے؟ کیا ابوالہب رسول صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کا پچانہ تھا کہ اس نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے مبارزہ کیا؟ رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے جو سب سے پہلے اپنے رشتہ داروں اور اقرباء کا جلسہ طلب کیا تھا جو دعوت ذوالعیشہ کے نام سے معروف ہے۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اس جلسہ میں کھانا کھانے کے بعد ان کو اسلام کی دعوت دی۔ جب ابوالہب نے مجع

سے کھڑے ہو کر اعتراض کیا تو حضرت ابوطالب علیہ السلام نے ہی اُس کے اعتراض کا جواب بڑے غصے میں دیتے ہوئے فرمایا تھا۔

پس آپ نے رخ انور و شیخ بدر علیہم السلام کی طرف کی اور عرض کرنے لگے:

اے میرے سردار! انہو اور اپنی گفتگو کو با کمال شہامت بیان کرو۔ جو تمہارے دل میں ہے وہ بیان کرو، اور پیغام اللہ کا کھلے بندوں اعلان کرو، کیونکہ تم چے اور امین ہو۔ یہ کس قسم کا کافر ہے کہ جو اپنی پوری طاقت و قوانینی اسلام کی حمایت میں خرچ کر رہا ہے؟ اور پوری قوت و طاقت سے اسلام کا دفاع کر رہا ہے؟ آپ نے اپنی زبان اور ہاتھ سے اپنے کیا بھتیجے کے اسلام اور پیغام کی کھلی حمایت کی، اور اپنے کافر رشتہ داروں کو بڑی سختی سے دور کر کے مبادا کریں وہ شیخ بدر علیہم السلام کو آسیب نہ چھینا گیں، اور شیخ بدر اکرم علیہ السلام بڑے آرام سے اپنے پروردگار کے پیغام کا ابلاغ کر سکیں۔ اس دن سے قریش سے ہنگی۔ حضرت ابوطالب علیہ السلام نے اپنے شعب (شعب ابوطالب) میں نبی کی نبوت کی اور ان کے تمام ساتھیوں سمیت حمایت کی؟ اگر اس طرح کے حضرت ابوطالب علیہ السلام کا فرقہ تو پھر میں بھی کافر ہوں ۹۹۹

میں اپنے باپ کا شکریہ بجالا یا اور کتاب "ابوطالب موسیٰ قریش" کے سراغ میں نکل گیا اور میں نے دیکھا کہ مصنف کتاب نے واقعاً کافی رحمت اور تکلیف سے اس کتاب کو مرتب کیا ہے اور اس نے خوب حضرت ابوطالب علیہ السلام کا دفاع کیا ہے، لیکن اس سے پہلے علام امینی قدس سرہ، نے اپنی کتاب "الغدریہ" کی ساتویں جلد میں ستر (۷۰) صفحات پر مشتمل حضرت ابوطالب علیہ السلام کے ایمان کے بارے میں فصل بحث کی اور آپ نے واقعاً علمی استدلال پیش کئے۔

بہر کیف یہ گفتگو ایک اندازہ تمام ہوئی۔ میں مناسب سمجھتا ہوں کہ ان اشعار کو بھی پیش کیا جائے، جو حضرت ابوطالب علیہ السلام نے نبی اکرم علیہ السلام کی حمایت میں کہے، تاکہ

آل زبول یعنی یون؟

قارئین کرام کے لئے کسی قسم کا شک و شبہ نہ رہ جائے اور طالبان حق تک حق پہنچایا جائے۔  
حاکم نے اپنی کتاب مسدر ک میں حضرت ابو طالب علیہ السلام کے اشعار کو قل کیا ہے، جو  
آپ نے نجاشی کے لئے بھیجے تھے۔ آپ چاہتے تھے کہ وہ مہاجرین جب شہ سے اچھا سلوک کرے وہ  
اشعار یہ ہیں:

لیعلم خیار الناس ان محمدًا  
وزیر لموسى والمیسح بن مریم  
اتانا بالہدی مثل ما اتیابه  
فکل بامر اللہ یہدی ویعصم

[مسیتدرک حاکم ج ۲ ص ۶۲۲ بہ نقل از ابواسحاق]

”نیک لوگوں کو جانا چاہئے کہ محمد رسول اللہ علیہ السلام علی و مولیٰ علیہ السلام  
کے جانشین ہیں، وہ ہماری ہدایت کے لئے دین لائے ہیں، جس طرح وہ  
پہلے دونبی لائے تھے۔ پس یہ تمام اللہ کے نمائندے امر خدا سے لوگوں کو  
ہدایت کرتے ہیں اور گناہ سے بچاتے ہیں۔“

اور وہ اشعار کہ جن میں آپ نے رسول اللہ علیہ السلام کو خطاب کیا ہے وہ یہ ہیں۔

وَاللَّهُ لَنْ يَصْلُوَ إِلَيْكَ بِحَمْمَهُمْ  
حَتَّىٰ أَوْسَدْ فِي التَّرَابِ دَفَنَّا  
فَاصْدَعْ بِأَمْرِكَ مَا عَلَيْكَ غَضَاضَةٌ  
وَأَشْرَبْ بَذَاكَ وَقَرْ مِنْكَ عِيُونَا  
وَدَعْوَتَنِي وَعَلِمْتَ أَنَّكَ نَاصِحٌ  
وَلَقَدْ دَعَوْتَ وَكَنْتَ تَمَّ امِينًا

اُن بیوں نے پڑھ کر یہیں؟

ولقد علمت بان دین محمد

من خیر ادبیان البریٰ دینا

[خزانہ الادب بغدادی ج ۱ ص ۲۶۱ تاریخ ابن کثیر ج ۲ ص ۴۲ الاصابہ ج

۴ ص ۱۶، سیرۃ الحلبیہ ج ۱، ص ۳۰۵ شرح ابن ابی الحدید ج ۳ ص ۶]

”خدا کی قسم وہ سب مل کر بھی تجھے آئیں نہیں پہنچا سکتے، جب تک میں زندہ ہوں (خاک میں پوشیدہ نہیں ہو جاتا) پس تم اپنی رسالت کا کھل کر اعلان کرو، اور ابلاغ رسالت کے لئے کسی قسم کی پہنچا ہٹ محسوس نہ کرو، تمہیں اس سلسلہ میں بشارت ہو اور تمہاری آنکھیں روشن و منور ہوں۔ آپ نے مجھے ”دینِ بنیان“ کی دعوت دی، اور مجھے معلوم ہے کہ آپ میرے خیر خواہ ہیں، اور آپ نے مجھے دینِ الٰہی کی دعوت دی، آپ تو اشن ہیں۔ میں جانتا ہوں کہ دینِ محمد ﷺ سبقہ تمام ادیان سے بہتر ہے۔“

حضور سرور کائنات ﷺ کی مدح سرائی میں ایک طولانی قصیدہ ہے کہ جس میں حضرت ابو طالب علیہ السلام نے چند اشعار رسول خدا ﷺ کی رسالت و نبوت کی مدح میں کہے ہیں اور ابن رشام نے اپنی کتاب سیرۃ کی جلد اول کے صفحے ۲۸۲ تا ۲۹۸ میں ۱۹۲ اشعار کو نقل کیا ہے۔

یہ قصیدہ طولانی ”معلقات سیع“ کی مائدہ ہے۔ اس قصیدہ میں فصاحت و بلاغت چھکلتی ہے۔ آپ نے اس وقت ان اشعار کو پڑھا کہ جب قریش و قوما ہی مختبر اسلام سے جنگ و مبارزہ کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے تھے اور وہ نیزول کے سروں کے مل بوتے پر مسلمانوں کو آنحضرت ﷺ سے دور کرنا چاہتے تھے۔

قطلانی نے اپنی کتاب ارشاد الساری کی جلد ۲ ص ۲۷ پر اس عظیم قصیدہ کی

## اُن زمانے پتھر کیلئے؟

عظمت اور فصاحت و بلاغت کا اعتراف کیا ہے، اور ان اشعار کو ایک سو دس (۱۱۰) شمار کیا ہے۔ ہم ان اشعار کو پرقدار طاس ضرور کرتے ہیں، لیکن اس سے کتاب کا جنم زیادہ ہو جائے گا۔ اسی پر اکتفاء کرتے ہیں، کیونکہ انہی اشعار سے ہی جناب ابوطالب علیہ السلام کی رسول خدا علیہ السلام سے محبت و عقیدتمندی اور آپ کی رسالت پر کامل ایمان کا اظہار ہوتا ہے۔ آپ ایک مقدس و پاک سر شست انسان تھے، آپ نے ساری زندگی نبوت و رسالت کی نگہبانی کا شرف حاصل کیا۔ آپ نے مشکل سے مشکل وقت میں بھی رہبر اسلام کی حمایت کی۔ آپ کافروں کے لئے نگی نگوار تھے۔ حضرت ابوطالب علیہ السلام کے یہ اشعار ان لوگوں پر اتمام جوت ہیں کہ جو آپ کو کفر کی تہمت سے یاد کرتے ہیں، اور ایک مرد اللہ کو کافر سمجھتے ہیں۔

ابوطالب علیہ السلام زمانہ جاہلیت میں جہاد استقامت کے میدان کے شہسوار تھے، اور آپ کو قریشیوں کے درمیان ایک بلند مقام حاصل تھا۔

ابوطالب علیہ السلام ایک ماہ تابان تھے آپ نے آفتاب درخشاں محمدی علیہ السلام سے نورانی کرنیں حاصل کی تھیں۔ آپ نے صدائے رسول علیہ السلام کو سر زمین بھلاء پر پوری طاقت جلالت سے بلند کیا، اور وہ صدائے حق تھی لالا اللہ محمد رسول اللہ

ابوطالب علیہ السلام کی حمایت نے آئین اللہ کو مسکم کر دیا۔ آپ کے دل نئیں اشعار اور نصرت نے مکہ کی فضا پر چھائی ہوئی ٹلکت و تاریکی کو روشنی میں تبدیل کر دیا۔

حضرت ابوطالب علیہ السلام محمد علیہ السلام کے بے چوں و چہ امرید تھے، کہ جس کے جنم میں صاحب رسالت کی محبت، میل و رغبت اور عشق جاری تھا، اور آپ کا ہر قدم رسالت کی حمایت میں امتحنا تھا۔ آپ کا ہر سائس مصطفیٰ علیہ السلام کی تائید و نصرت کے لئے تھا، آپ کا سینہ و ہر کتا تھا تو پیارے نبی کی تحریک اسلامی کے لئے، گویا کہ کوئی بھی گھڑی

## اُن نوٹن سے بچن کیوں؟

ایسی نہ ہوتی کہ جس میں آپ نظرت رسول ﷺ نہ کرتے اور پھر کون نہیں جانتا کہ اسلام کے ابلاغ اور دفاع کے لئے ابوطالب علیہ السلام اور اولاد ابوطالب علیہ السلام نے ہر زمانہ میں کھل کر حمایت کی، اور یہ ایک کھلی حقیقت ہے کہ حضرت ابوطالب علیہ السلام کی حمایت نے اسلام کو چار چاند لگا دیئے، اور تحریک اسلام کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے زندہ جاوید کر دیا۔ جب رسول خدا ﷺ نے ابوطالب علیہ السلام کی وفات پر گرگریہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

”اے میرے چچا گرامی قدر آپ نے مجھ پن میں میری تربیت کی، مجھے تینی کی حالت میں اپنی آخوش میں پلا اور بزرگی میں میری مدد کی۔ خداوند آپ کو اس کی اچھائی خیر دے۔“

یعقوبی اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں:

”رحلت ابوطالب علیہ السلام نے رسول خدا ﷺ کو آزردہ و محزون اور غمگین و رنجیدہ کر دیا، کہ جب آپ اپنے مریض چچا کی لاش پر آئے تو آپ نے اپنے چچا کی پیشانی کی واکیں جانب چار مرتبہ اپنا ہاتھ گھیرا اور تین مرتبہ باکیں جانب پھر آپ نے اس پر نالہ و گریہ کیا اور آپ کے لئے دعائے خیر کی، حضرت ابوطالب علیہ السلام کی وفات حضرت آیات پر رسول خدا نے اس قدر گرگریہ کیا کہ آپ نے اس سال کا نام ”عام المُحزن“ رکھا۔“

کیا پیغمبر اسلام ﷺ ”والیعاز باللہ“ ایک کافر کی موت پر اس قدر گرگریہ و نالہ کرتے؟ کیا پیغمبر ﷺ کو ایک کافر کی موت اس قدر آزردہ کر گئی کہ آپ نے اس سال کا نام ہی غمتوں کا سال رکھ دیا۔۔۔؟

﴿اُن رونے تکش کیوں؟﴾

کیا رسول خدا ﷺ کو عہدہ رسالت پر اس لئے مامور نہیں کیا گیا کہ آپ کفار کے ساتھ تھی سے برخورد کریں اور مؤمنین کے ساتھ عطف و مہربانی کے ساتھ؟ آپ کو ایک کافر سے اس قدر مہر و محبت تھی کہ آپ نے اس سے تمام مؤمنین سے بھی زیادہ اظہار محبت کیا اور آپ کی وفات پر گریہ کیا؟

تاریخ کی درستگی لازم ہے اور اس قسم کے تضادات اور یہودہ کلام کو تاریخ کے صفات سے محکرہ دینا چاہئے، کیونکہ یہ تاریخ کے چہرے پر بدنماد ہے ہیں، اور یہ ان لوگوں کی یہودی و ایتھاری ہے کہ جن کے جسموں میں وصی رسول اللہ ﷺ کی دشمنی حرکت کرتی ہے۔ حضرت ابو طالب علیہ السلام کی سے دشمنی فقط ہی ہے کہ وہ حضرت علی علیہ السلام کے باپ ہیں اور یہی سبب ہے کہ تاریخ کے پے جم مورخوں نے آپ کو تازیانہ الخاد ہے اور کفر و شرک سے بانکا ہے۔ جب کہ تاریخ اسلام ابو طالب علیہ السلام کے اسلام پسند ہونے کی نعمتوں سے مالا مال ہے کہ آپ محمد ﷺ کے دست و بازو تھے۔



## مودت آل رسول ﷺ کا ثبوت

استاد سے ہماری سب سے پہلے بحث ایمان ابوطالب علیہ السلام پر ہوئی، اور دوران درس چند روز اس پر بحث و تجھیٹ جاری رہی، لیکن وقت کی کمی کے باعث کسی روز بھی طولانی گفتگو نہ ہو سکی۔ چونکہ یہ بحث کمی روز اور کمی جلوسوں پر مشتمل تھی، لہذا ہم کھل کر بحث نہ کر سکے، اس نے مطالب تاقص و ناتمام ہیں، اور ہم کمی نتیجے پر نہ پہنچ سکے۔ ایک روز استاد نے مجھے پیش کش کی کہ ہم اتوار اور بدھ کے روز پانچویں چھیریڈ کے بعد تفریح کے وقت استاذ کے کمرہ میں بحث کریں گے۔ یہ چھیریڈ تفریح اور کھانے کا تھا اور یہ پچاس منٹ پر مشتمل تھا۔ لہذا یہ طے ہوا کہ ہم اس فرصت سے استفادہ کرتے ہوئے اسی چھیریڈ میں ہی بحث کیا کریں گے۔

میں نے اس پیش کش کو قبول کر لیا، لیکن میرے دل میں ایک کھکھا سالگار ہا کہ مجھے اپنے پڑھے کھھے (Qualified) استاد سے بحث نہیں کرنی چاہئے، کیونکہ اس میدان میں مجھے کوئی ہمارت تامہ حاصل نہ تھی، اس مقابلہ علمی کے لئے ہمت نہ پڑتی تھی، لیکن میں نے اپنے فریضہ اور تبلیغ کی خاطر اس پیش کش کو قبول کر لیا۔ میں سمجھتا تھا کہ اس مقام پر قکر اہل بیت علیہ السلام کا پر چار کرنا ضروری ہے۔ میں استدلال کے مختصر اسلوب سے مسلح تھا۔ نہ چاہتے ہوئے بھی خدا پر بھروسہ کر کے رسمی جلوسوں کا آغاز ہو گیا۔



## آیت ولایت کی تفسیر

ہماری پہلی رسی گفتگو، ۱۹۶۸ء تیر ۱۹۶۸ء بروز اتوار شاف روم میں شروع ہوئی

استاد بحث کی ابتداء کرتے ہوئے مجھے کہنے لگے:

تمہارا عقیدہ ہے کہ ڈارے بزرگوں نے اپنی اپنی کتابوں میں تاپس سے کام لیا ہے۔

کیا آپ اپنی گفتگو و خن کو روشن تر اور متدل تریان کر سکتے ہیں؟ اور اسی حمن میں اپنے مطالب و مفہوم کو ہماری کتب (صحاح سہ) سے بیان کریں جو ہمارے لئے موردا مہینا ہیں۔

میں نے کہا! آپ کس موضوع پر بحث کرنے کے لئے تیار ہیں؟

کیا بہتر نہیں ہے کہ خلافت علی قبیلہ پر گفتگو کی جائے، جو ہمارے اور تمہارے

درمیان اصلی اختلاف ہے؟

اتفاقاً میرا بھی اس موضوع پر بحث کرنے کے لئے میلان ور، حجت، تھا۔

میں نے کہا: تمہارا عقیدہ ہے کہ پیغمبر اسلام نے اپنا جانشی خود مختب نہیں کیا، اور آپ

بیشتر کی وصیت کے اس دنیا سے چلے گئے، جب کہ تمہاری تاریخ اور حدیث کی کتابوں میں جگہ

جگہ پر آنحضرت کے ختنی وصیت کو کتاب و سنت کے مطابق لایا گیا ہے۔ یہ کس طرح ممکن ہے

کہ تمہارے اموال میں وصیت تو نافذ و جاری ہو جائے، بلکہ اس کو واجب و ضروری سمجھا

جائے، لیکن جس وصیت کی پیغمبر نے خود قدرت کی ہو اسے مسلمانوں کے حال پر چھوڑ دیا

جائے؟ اور باñی شریعت مسلمانوں کے اہم ترین مورد پر وصیت نہ کرے، اور دنیا سے

چلا جائے کی اس سے ہرج و مرج لازم نہیں آتا؟ اور امت مسلمہ کو بزرور بازو اور ششیر

## آلہ نبیوں سے بخش کیوں؟

دعا و طلاق کے استعمال سے حضرت ابو یکبریٰ بیعت کرنے پر مجبور کیا جائے؟ بے گناہ مسلمانوں کا کس قدر خون بہہ گیا؟ اور آج تک اسلام کے دامن میں یہ فساد برپا ہے، اور یہ سیفیہ کی لگی ہوئی آگ بھینے کو نہیں آتی؟ کیا یہ تناقض نہیں ہے؟

تم کس تناقض کی بات کرتے ہو کہ تمہارے مورخین نے اپنی اپنی تاریخ اور حدیث کی کتابوں میں رسول ﷺ کی اس حدیث کو شرخیوں سے نہیں لکھا ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

انسی ترکت فیکم النقلین، کتاب اللہ و عترتی  
ابل بستی ما ان تمسکتم بهماں تضلوا بعدی  
ابدا۔

”میں تمہارے درمیاں دو گراس بہا چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں۔ کتاب اللہ اور میری عترت جو کہ اہل بیت علیہ السلام ہیں اگر تم نے ان دونوں سے تمسک رکھا تو پھر میرے بعد ہرگز کوگراہ نہ ہو گے۔“

اور دوسری جگہ پر بڑی ڈھنائی سے لکھتے ہیں کہ رسول خدا ﷺ نے اسے ارشاد فرمایا:

## کتاب اللہ و سنتی

جدید کتابوں میں ”عترتی“ کو نہیں لکھا رہے ہیں۔ یہ تاریخ کی کتابوں پر واضح ظلم ہو رہا ہے۔ پھر بھی آپ کہہ رہے ہیں کہ ہماری سچے کتابوں میں تناقض کا وجود نہیں ہے؟

استاد امیری آپ سے خواہش ہے کہ جذبات میں آ کر بحث نہ کریں، آپ جو

## اُن زوں سے بیٹھ کریں؟

بھی بات کریں اس پر استدلال پیش کریں۔ یک طرفہ ٹریفک چلانے سے کامیابی نہیں ہوتی۔

میں نے کہا: آپ نے حق کہا ہے۔ میں جو بات بھی کروں گا اس پر آپ کی کتابوں سے استدلال کروں گا، اور میں آپ کے سامنے استدلال کے ساتھ ثابت کروں گا کہ علی علیہ السلام کی ولایت و جائشی صدور صد مثبت ہے، اور لسان رسول خدا علیہ السلام پر (جس کی زبان پر ”وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَى“ کی مہربانی ہوئی ہیں) ایک بار نہیں بلکہ کئی بار جاری ہوا ہے۔ آپ کی صحاح اور مسانید جو آپ کی لئے مور دامیناں ہیں میں نقل ہوا ہے۔

استاد اقبال میں سنت کا عقیدہ ہے کہ خلافت علی علیہ السلام پر رسول اکرم علیہ السلام کی کسی قسم کی نص ہم تک نہیں پہنچی، اور ہم قرآن کی آیت کے مطابق خلافت کے قائل ہیں۔

”وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى عَلَمَهُ شَدِيدٌ

الْقَوْيُو امِرُّهُمْ شُورَى بَنِيهِمْ۔“

[سورہ قصص آیت ۵۶]

”آپ اپنی خواہشات سے کچھ نہیں فرماتے تھے، بلکہ آپ تو ہی کہتے تھے جو وہی کہتی تھی، آپ پر پورا دگار کی طرف سے وہی نازل ہوتی تھی، اور آپ کو ایک فرشتہ کے ذریعہ تعلیم دی جاتی۔“

شوریٰ کے علاوہ خلافت و ریاست کا تصور ممکن نہیں ہے اور حضرت ابو بکر کی خلافت پر بزرگ اصحاب کے امضاء اور تائید حاصل ہے۔

میں نے کہا: یعنی آپ کا عقیدہ ہے کہ حضرت ابو بکر اور دوسرے اصحاب شوریٰ کے معتقد تھے اور یغیرہ پر ان کا اعتقاد نہ تھا، اور ہم شیعوں کا عقیدہ ہے کہ

عیخبر اسلام مسلمہ رہبری اور اپنی جانشینی کے لئے لوگوں سے مشورہ نہ کرتے تھے، بلکہ آپ فقط نص کرتے تھے، آپ اپنی طرف سے بیان نہ کرتے تھے، بلکہ پروردگار کی طرف سے ان پر وحی نازل ہوتی تھی اور آپ اس کا اعلان کرتے تھے، کیا خدا کا کیا ارشاد نہیں ہے:

خداوند تعالیٰ نے قرآن مجید میں صراحتاً ولايت علی علیہ السلام کو ہمارے لئے بیان کیا ہے، اور ولايت کو خدا، رسول ﷺ اور علی علیہ السلام میں منحصر کیا ہے۔  
استاد! پھر تم جذباتی ہو رہے ہو، علی علیہ السلام کا نام قرآن مجید میں کہاں ذکر ہوا ہے؟

میں نے کہا: استاد! نام کا ذکر کرنا کوئی ضروری نہیں ہے۔ خداوند تعالیٰ نے جن صفات کا ذکر کیا ہے وہ فقط علی علیہ السلام پر منطبق ہوتی ہیں۔ اگر آپ کی مرضی ہو تو میں ان کا ذکر کروں؟

استاد! جی ہاں!

خداوند تعالیٰ سورا مائدہ کی آیت ۵۵ میں ارشاد فرمایا ہے:

إِنَّمَا وَيُّسِّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَلَّذِينَ يُقْبِلُونَ  
الصَّلَاةَ وَيَوْمَونَ الرَّحْكَوَةَ وَهُمْ رَآكُوْنَ -

”بے شک تھا راولی خدا اور اس کا رسول ﷺ ہے، اور وہ صاحبان ایمان کے جو نماز قائم کرتے ہیں اور حالتِ رکوع میں ذکرِ قدر ہیتے ہیں۔“

[تفسیر قرطبی، ج ۴، ص ۲۹۴، تاریخ ابن کثیر ج ۱، ص ۴۲۴ کی طرف رجوع کریں۔ وضاحت ضروری یہ کہ کافی آیات جمع کی صورت میں نازل ہوتی ہیں، (بقیہ اگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیں)]

لیکن اس سے مراد ایک شخص ہے چند آیات کو نمونہ کے طور پر اشارہ ذکر

## آلِ زوْلِ شَهْشَنْ كَيْنَ؟

کرتے ہیں قارئین کرام ۱ ان آیات کی شان نزول کے لئے آپ خود جستجو کریں  
 الف آیت ۸ سورہ ممتحنه "لَا يَنْهَا كَمُ اللَّهُ عَنِ الظِّنِّ لَمْ يَقْاتِلُوكُمْ" ۹ حضرت  
 ابو بکر کی بیٹی اسماء کے متعلق نازل ہوئی ہے  
 ب سورہ نور ۳۳ آیت آیت "وَالَّذِينَ يَتَعَوَّنُونَ الْكِتَابَ" ۱۰ یہ آیت حویطہ کے غلام  
 صبیح کے متعلق نازل ہوئی ہے چنانچہ اس کا ذکر اسد العابہ والا صابہ اور  
 رقرطی میں ہوابی  
 ۷ سورہ آل عمران کی ۱۵۴ آیت میں ارشاد ہوابی کہ "يَقُولُونَ بِلِ النَّاسِ  
 الْأَمْرُ مِنْ شَرِّي" اس جملہ کا ایک فرد قائل تھا اور یہ رئیس متفاقین عبداللہ بن  
 ابی سلول تھا  
 ج آیہ ۶۱ از سورہ توبہ و مذمیم الذین یوذون النبی "مَنَافِقُونَ مِنْ سَبِّيْ کسی ایک  
 شخص کے بارے نازل ہوئی ہے  
 سورہ نساء کی ۷۶ آیت "يَسْتَغْتَوْكُنَ قُلُّ اللَّهِ يَنْتَهِكُمْ فِي الْكَلَّةِ" ۱۱ یہ حابر بن  
 عبداللہ تھے کہ جس نے سوال کیا تھا، لیکن یہاں پر جمع کا صیغہ لایا گیا  
 اسی طرح آیات نساء ۱۰، فاطر ۲۹، عمران ۱۷۳، بقرہ ۲۱۵، محاiale ۶۲، توبہ ۱۰۳، مائدہ ۵۲، بقرہ ۲۷۴ اور متفاقون کی آیت ۸ کی طرف  
 رحوں کریں ]

آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ کلمہ "أَنَا" حصر کا فائدہ دیتا ہے۔ لعین ولایت اسی  
 آیت میں محض ہے کہ خداوند تعالیٰ، اس کا رسول یعنی اور موئیں کا وہ گروہ جو نماز پڑھتے  
 ہیں۔ حضرت علی علیہ السلام نے حالت رکوع میں سائل کو انگلشتری صدقہ کے طور پر دی تھی۔  
 استادِ الدين آمنوا! یہ جمع کے طور پر آیا ہے۔ اس کو کس طرح ایک فرد پر  
 اطلاق کیا جاسکتا ہے؟

قرآن مجید میں اس طرح کی مثالیں زیادہ پائی جاتی ہیں کہ آیت جمع کی صورت  
 میں آتی ہے، لیکن شان نزول ایک فرد کے لئے ہے۔ مجھے ایک آیت یاد آئی ہے کہ  
 جس کو نمونہ کے طور پر پیش کر رہا ہوں وہ آیت یہ ہے:

آل ذریون نے شخص کیوں کیا ہے

لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير ونحن اغنياء۔  
 ”خداوند تعالیٰ نے ان لوگوں کی گفتگو کو سنا جو کہہ رہے تھے کہ خداوند فقیر  
 ہے اور ہم غنی ہیں۔“

حسن بصری، عکرمہ اور دوسراے لوگوں کا کہنا ہے کہ یہ آیت گی ابن اخطب کے متعلق نازل ہوئی ہے۔ اور یہ داستان کہ علی علیہ السلام نے حالت رکوع میں سائل کو انگشتی صدقہ کے طور پر دی اور یہ روایت حد ترا تک پہنچی ہے، اور بڑے بڑے بزرگ صحابہ کرام ابوذر گیلانی، انس بن مالک، جابر بن عبد اللہ، ابو رافع گیلانی، عبد اللہ بن عباس گیلانی، عمار بن گیلانی اور عمر و بن عاصی گیلانی اور دیگر صحابہ کرام نے نقل کیا ہے اور تابعین نے اپنے استاد کے ساتھ ان صحابہ کرام سے نقل کیا ہے شیخ اور سنی دونوں فرقوں کی کتابیں اس پر گواہ ہیں، اور تفاسیر کی کتابوں میں اس کا تذکرہ موجود ہے۔

استاد! تمہارے قول کے مطابق یہ خبر حد ترا تک کس طرح پہنچی ہے جبکہ ہمیں اس کی خبر تک نہیں ہے...؟

محدث کے ساتھ، معلوم ہوتا ہے کہ آپ کو کافی سائل سے آگاہی نہیں ہے۔ مجھے امید ہے کہ آئندہ بحث پر میں آپ کی کتابوں سے زیادہ مطالب پیش کروں گا کہ جو آپ کی کتابوں میں ذکر ہوئے ہیں، اور آپ کے علماء مورخین نے جان بوجہ کر آپ تک نہیں پہنچائے، تاکہ آپ کو معلوم نہ ہو سکے کہ رحلت، پیغمبر ﷺ کے روز سے لے کر آج تک وہ کون سی سازش تھی کہ جس کی وجہ سے سائل کلیدی پر پرده ڈالا گیا، اور جھوٹی روایات بنائی گیں۔ کیا بحث کو ختم کرنے کے لئے یہ تہمت کافی نہیں ہے؟

استاد! اگر اس طرح نہ ہر اہوتو کیا ہم تمہاری اطلاعات پر مطمئن ہو جائیں، لیکن میں حوصلہ سے کام لے رہا ہوں تاکہ حق آشکار و واضح ہو جائے، یا کم از کم پرده پڑے



ہوئے مسائل پر تمہیں آگاہ کروں۔

اس پر میں نے اپنے جذبات و احساسات پر کمزوری کیا۔ مخدوت سے، معاف فرما، ہم کسی قسم کے پس پرده مسائل نہیں رکھتے، ہمارے تمام عقائد روشن و آشکار ہیں۔ ہر زمانہ میں ہمارے علماء کرام اور بزرگان دین نے مختلف طریقوں سے عقائد شیعہ کو تابوں کی صورت میں یا علمی مباحث کے ذریعہ لوگوں تک پہنچایا۔ آپ نے شاید یہ تہمت لگائی ہے کہ شیعیان حیدر کراڑ نے اس میں رنگ آمیزی کی ہے۔

استاد! میرے ذہن میں بہت سارے مطالب اور سوال اٹھ رہے ہیں، جنہیں تم تقدیر کی جیسی چیز حادثت ہے۔ ان کو میں یہاں پر بحث کے لئے فی الحال پیش کرنے کی پوزیشن میں نہیں ہوں، جب تک آپ اس مندرجہ بالا آیت کی وضاحت نہیں کر لیتے، میرے ذہن میں یہ سوال ابھر رہا ہے کہ آیت میں حکم ہورہا ہے ”کہ وہ لوگ جو نماز قائم کرتے ہیں اور حالت رکوع میں زکوٰۃ دیتے ہیں“ اور تمہارا کہنا ہے کہ وہ علی ابین ابی طالب علیہ السلام ہیں کہ جنہوں نے رکوع کی حالت میں سائل کو انگلشتری صدقہ میں دی ہے۔ جب کہ ظاہر آیت کی دلالت یہ ہے کہ زکوٰۃ سے مراد زکوٰۃ واجب ہے، نہ کہ صدقہ ہے اور ویسے بھی انگلشتری کا دینا واجب زکوٰۃ پر اطلاق نہیں کرتا۔ ...؟





## زکوٰۃ سے مراد کیا ہے؟

زکوٰۃ کا اطلاق واجب اور مستحب ہر دو پر ہوتا ہے، اگر بعض "آیات زکوٰۃ" کا معنی واجب زکوٰۃ پر اطلاق ہوتا ہے تو اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ تمام آیات زکوٰۃ واجب پر ہی اطلاق کرتی ہیں، بلکہ واجب اور مستحب ہر دو پر ان کا اطلاق ہوتا ہے۔ اصل میں توراہ خدامیں مطلق اتفاق کرنے کا نام زکوٰۃ ہے۔

قرطبی اہل سنت کے بزرگ مشیرین میں یہی ان کی تفسیر "الجامع الاحکام القرآن" معرف و مشہور ہے وہ لکھتے ہیں:

خداؤند تعالیٰ کا قرآن میں یہ فرماتا کہ "وَيُوْتُونَ الزَّكُوٰۃَ وَهُمْ رَاكِعُوْنَ" اس آیت کی دلالت زکوٰۃ مستحب صدقہ کے معنی میں وارد ہوئی ہے، کیونکہ اس آیت کا شان نزول یہ ہے کہ علی علیہ السلام نے حالت رکوع میں اپنی افسوسی صدقہ کے طور پر سائل کو دی۔ اور اس آیت کی نظر یہ آیت ہے حکم ہو رہا ہے:

وَمَا أَتَيْتُمْ مِّنْ زَكُوٰۃٍ تُرِيدُوْنَ وَجْهَ اللّٰهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضِعُوْنَ۔

[سورة روم، آیت ۳۹]

"اسی طرح کی زکوٰۃ صدقہ پر دلالت کرتی ہے۔ جو واجب اور مستحب کو شامل ہے۔

[تفسیر الجامع قرطبی، ج ۶ ص ۲۲۱]

اُن نُزُولٍ نَّبَضَ كَيْلَنْ؟

علامہ طباطبائی جو کہ بزرگ شیعہ مفسر ہیں۔ اپنی تفسیر ”المیزان“ میں ان آیات کے متعلق لکھتے ہیں کہ جوز کوہ کے سلسلہ میں نازل ہوئی ہیں آپ ان کی نسبت انبیاء کرام کی طرف دیتے ہیں۔ جیسے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے قول کو نقل کیا گیا ہے وہ فرماتے ہیں:

وَأَوْصَانِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ مَادَمْتُ حَيَاً۔

[سورہ مریم، آیت ۳۱]

”مجھے نازو زکوہ کی سفارش کی گئی جب تک میں زندہ ہوں“

یہ اس زمانہ کی بات ہے کہ جب شرائی گزشتہ میں زکوہ کے اصطلاحی معانی آج کی طرح بیان نہ ہوتے تھے۔ ہیر کیف گلمہ ”صدق“، ”کاز کوہ“ واجب اور مستحب ہر و پر اطلاق ہوتا ہے۔ اس میں کسی قسم کا شکال نہیں ہے۔

استاد اتم نے کہا ہے کہ بڑے بڑے معروف و مشہور اصحاب نے اس آیت کے شان نزول کو حضرت علی علیہ السلام کے متعلق نقل کیا ہے، لیکن آپ نے بیان نہیں کیا کہ وہ اہل سنت کی کون سی معتبر کتاب ہے جس میں انہوں نے اظہار کیا ہے، اور اپنے کلام میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔ ؟

میں نے پہلے بھی من جملہ قرطبی کا قول نقل کیا ہے، اور مجھے یاد ہے کہ اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے اہل سنت کے بزرگ مفسرین اور حافظوں نے ستر (۷۰) مقامات پر اس آیت کو حضرت علی علیہ السلام کے متعلق نقل کیا ہے۔ ان میں سے زمہری نے اپنی کتاب کشف میں، طبری نے اپنی تفسیر ابن کثیر میں، حکانی، سیوطی اور دوسرے لوگوں نے اپنی اپنی کتب میں نقل کیا ہے۔

[تفسیر کشاف زمہری، ج ۱ ص ۶۴۹]

تفسیر طبری ج ۱، ص ۱۶۵، تفسیر ابن کثیر ابن کثیر، ج ۱ ص

## ﴿ مل نہول سے پھنس کیوں؟ ﴾

۷۱، شواہد التنزیل حسکانی ج، ۱، ص ۱۶۱، در الشور سیوطی، ج ۱، ص ۲۹۳، جواہر احسان ثعالبی ج، ۱، ص ۴۷۱، ابن حجر بیشمی صواعق محرقة ص، ۱، آلوسی تفسیر روح المعانی، ج ۲، ص ۳۲۹، کنز العمال، ج ۶، ص ۱۹۳۱۹ الحافظ البقوی، معالم التنزیل ج ۳، ص ۱۸۲، [حاشیہ تفسیر ابن کثیر] ۸

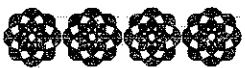
ہم اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ ولایت (امور مسلمین) خدا، اُس کے رسول ﷺ اور اس مون میں محصر ہے جس نے حالت رکوع میں زکوٰۃ یا صدقہ دیا ہے اور س میں بزرگ علماء مفسرین کا اجماع ہے کہ یہ آیت علی علیہ السلام کی شان میں نازل ہوئی ہے۔ اس لحاظ سے اس آیت کی دلالت مستقیم ہے چون وچار علی ابن الی طاب کی شان اقدس پر دلالت کرتی ہے۔

استاد! یہ اوصاف جو تو نے بیان کیے ہیں اور تیرے استدلال سے تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کے علاوہ تمام خلفاء اس منصب کے اہل ہی نہ تھے اس سے تو یہی ثابت ہوتا ہے کہ امام فقط علی علیہ السلام ہیں۔ یہاں تک کہ آپ کے فرزند دوسرے گیارہ امام، بھی اس آیت میں داخل نہیں ہیں، جب کہ تم شیعہ ان کی امامت و ولایت کے قائل ہو۔

جناب! امامت علی علیہ السلام تو ثابت و محض ہو گئی، لیکن دوسرے آئمہ اطہار علیہم السلام کی امامت و ولایت کے متعلق شیعوں کا عقیدہ ہے کہ علی علیہ السلام کی وصیت اور ہر امام اپنے بعد آنے والے امام کا نام لیتا تھا، اور اس کی لوگوں کو محضی کراتا تھا۔ لہذا دوسرے آئمہ اطہار علیہم السلام کی امامت بھی بحکم نص قطعی ہے، اور جو ایکاں اور اعتراض ہوت ہے وہ پہلے امام اور جانشین پیغمبر ﷺ پر ہوتا ہے کہ جانشین رسول ﷺ کون تھا؟ ہمارا عقیدہ ہے کہ قرآن و سنت کی نص کے مطابق پہلا غلیظہ اور امام علی علیہ السلام ہیں۔ جس کا اقرار شیعہ و سنی ہر دو گروہ کے بزرگ علماء نے کیا ہے اور یہ حق



صلوٰہ علی ﷺ کا تھا کہ خداوند تعالیٰ نے ان کو یہ حق دیا تھا اور میغیر اسلام نے مختلف مقامات پر اس کی تاکید فرمائی تھی، شور می اور سقیفہ کی کھلی و حاصلی کی ضرورت نہ تھی۔ اسی اثناء میں پیر یہ کی گھٹی بھی، استاد سے رخصت ہوتے ہوئے یہ طے پایا کہ بدھ کے روز انشاء اللہ دوبارہ بحث ہو گی۔



jabir.abbas@yahoo.com

## وہ من اہل بیت علیہ السلام کی حیرت انگیز شکست

ہم دونوں بروقت اساتذہ کے کرہ میں داخل ہوئے۔ اس وقت کرہ کی وضع بدل چکی تھی، ہماری استاد کے پہلو میں تین دیگر استاد بھی بیٹھے ہوئے تھے۔ ان کے چہرے سے غیض و غصب ملک رہا تھا۔ کرہ پر خاموشی چھائی ہوئی تھی۔ پورے کرہ کے ماحول میں وحشت و خوف طاری تھا۔ میں خدا پر توکلن کرتے ہوئے اہل بیت علیہم السلام کی مدد کی امید لگا کہ رامیان سے کرہ میں داخل ہو گیا۔

میرے استاد نے دوسرے اساتذہ کو میر اقارب کروایا اور کہنے لگے:

میں نے ان کو بحث کے متعلق بتایا ہے اور ان کی خواہش ہے کہ یہ بھی گفتگو میں شرکت کریں اور بحث میں حصہ لیں۔ گذشتہ گفتگو اور بحث سے ہمارے جلسے کی ابتداء ہوئی، گذشتہ مطالب کا خلاصہ پیش کیا جائے۔ میں نے تفاسیر اور مفسرین کے ناموں کی ایک لسٹ پیش کی کہ جن کا اس آیت کے متعلق نظریہ تھا کہ یہ آیت حضرت علی علیہ السلام کی شان اقدس میں نازل ہوئی ہے۔ ہم اسی بحث کے درپے تھے کہ ناگہانی ایک استاد جس کی آنکھوں میں خشم و نفرت کی اہمیں دوڑ رہی تھیں، اور اس کے چہرے پر غصہ کے جذبات ہو یہا تھے بڑی ڈھنائی اور سخت لمحے میں کہنے لگے کہ علامہ بزرگ ابن تیمیہ نے کسی طرح بھی اس آیت کی طرح تفسیر نہیں کی ہے اور وہ شیعوں کو خطاء پر سمجھتا تھا۔

میں نے کہا! واقعاً اگر اس کے دل و جان میں وہ من اہل بیت خون کی جگہ گردش نہ کر رہی ہوتی تو وہ اس قسم کا سو و قصد نہ کرتا۔ حقیقی طور پر اس نے اس مورد پر احتیاہ کیا

## آلہ نوں سے بخش کہیں؟

ہے۔ کیا یہ ممکن ہے کہ بلند پایہ محققین و مفسرین، عالی مقام علماء کرام اور تمام دانشمند ان اسلام کی کسی مطلب و موضوع پر ایک نظر ہو؟

ان بزرگان اسلام کا اتفاق ہو؟ اور وہ ان تمام بزرگان کو غلطی پر تصور کرتا ہو، اور فقط ابن تیمیہ ہی صحیح تھا۔؟ مجھے قول ہے، جو بھی مجھ پر اعتراض کرے گا اس کو میں قرآن و سنت سے جواب دوں گا۔ آپ میں سے جس کی خواہش ہے وہ اپنے اعتراضات کو بیان کر دیں۔ اگر میں جواب دینے سے عاجز آگیا، اور میری قوت جواب دینے سے ماند پڑ گئی تو اس وقت آپ کو حق حاصل ہے کہ ہمارے درمیان ابن تیمیہ کے تھن کو لے آؤ، البتہ بغیر کسی مقدمہ و تمهید کے اس کی گفتگو اور تھن کو لے آتا قرین قیاس نہیں ہے، اور میری سمجھ میں اس کا کوئی مطلب نہیں آتا۔

میری اس جماعت و جراءت پر اس کے چہرے کا رنگ فتح ہو گیا، اس نے میرے استاد کی طرف رخ کر کے کہا:

مجھے تم پر تجھ ہو رہا ہے، کہ تم کس طرح ایک بچے کی گفتگو کو گوش کر رہے ہو؟ اور اپنے عقیدہ کو خود شیعوں کے ہاتھوں میں دے رہے ہو؟

تمہارے لئے میں مسئلہ آسان کر دیتا ہوں، شیعوں کا قرآن کے سلسلہ میں مخصوص عقیدہ ہے۔ ان کا مخصوص قرآن ہے، جس کو ”مصحف فاطمہ“ سے یاد کرتے ہیں۔ یہ خلفاء کو قبول نہیں کرتے، یہاں تک کہ ان کا رسول خدا ﷺ کے متعلق بھی نظریہ مختلف ہے۔ یہ معتقد ہیں کہ جبراہیل نے اشتباہ کیا ہے۔ والیاذ باللہ وہ سیفیر پر نازل ہوا جب کہ اسے علی علیہ السلام پر نازل کیا گیا تھا۔ یہ علی علیہ السلام کو مقام الوہیت سے بھی بلند تصور کرتے ہیں۔ اس نے تھیں لکھنی شروع کر دیں، اور وہ مسلسل درود غیر گوئی سے کام لے رہا تھا، اور شیعوں کی طرف جعلی نسبتیں دے رہا تھا۔

دوسرے افراد نے بھی اس کی تائید کی، اور انہوں نے بھی اس کی گفتگو کا تکرار کیا۔ مجھے اس ماحول سے کسی قسم کی وحشت محسوس نہ ہوئی، کیونکہ ان میں زبان درازی کے علاوہ کوئی قوت و طاقت نہ تھی کہ وہ میری گفتگو کا مدلل جواب دیتے۔ میں خوش تھا کہ انہوں نے منطق و استدلال کی زبان میں مجھ سے گفتگو نہیں کی، بلکہ انہوں نے جوش و جذبات سے کام لیا۔ اور چھر قسم کی زبان استعمال کرنے لگے، میں اطمینان قلب سے ان کی چھر گفتگو کو سنتا رہا، اور اس وقت کا منتظر تھا کہ کب ان پر حملہ کروں۔

میرا استاد میرے چہرہ کا مطالعہ (Face Reading) کر چکا تھا، وہ ان پر پرس پڑا اور ان پر بخت ناراض ہوا، ان کی طرف رخ کر کے کہنے لگا: کیا تم نے مجھے نہیں کہا تھا کہ ہم کسی قسم کا دنگا و فساد پر پا نہیں کریں گے۔ وگرنہ میں تمہیں اس علمی مباحثے میں دعوت نہ دیتا۔ اب تم کیوں لڑائی جھٹکے پر اتر آئے ہو؟ امتحان کریں اور یہ بچہ مجھے بلحاظ ایک استاد کس طرح جواب دے گا؟ تم کیوں نہ کہ اس کی توہین و تحقیر کر کے اس کو اس علمی مباحثے سے بھگنا چاہتے ہو؟ یہ بحث اور گفتگو کا سلیقہ نہیں۔ تم نے میرے ساتھ وعدہ کیا تھا کہ دوستانہ ماحول میں حث ہوگی اور بحث دلائل و برائیں پوری ہوگی، لیکن تم پر افسوس ہے کہ تم نے کوئی اچھا طریقہ سلیقہ اور شستہ انداز نہیں اپنایا، بلکہ اس پر حملہ آور ہو گئے ہو۔ کیا تم وقت سے استفادہ کیے بغیر ماحول کو اپنے کثروں میں لے سکتے ہو؟

میں نے کہا: استاد ان کو بولنے دیجئے گا۔ میں ان کی گفتگو کے ایک حصہ کی تائید کرتا ہوں۔ ناگہانی طور پر میری گفتگو نے حاضرین کو متوجہ اور حیران کر دیا، اور وہ میری گفتگو سننے کے منتظر ہو گئے۔

میں نے اپنی گفتگو کو شروع کرتے ہوئے کہا کہ حق تمہارے ساتھ ہے۔ ہمارا خدا تمہارے خدا کے علاوہ ہے اس کا بغیر تمہارے بغیر کے علاوہ ہے اس کا قرآن تمہارے

اہل رسول سے بیٹھ کریں؟

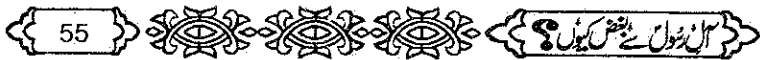
قرآن کے علاوہ ہے اہل امام و خلیفہ تمہارے خلیفہ سے مخفف ہے!  
وہ جھگڑا المعلم ”مجھے ان کا نام بھی یاد نہیں تھا“، میرے استاد کی طرف رخ کر  
کے کہنے لگا:

میں نے نہیں کہا تھا کہ ان کا دین اور ہے، یہاں تک کہ ان کا عقیدہ خدا کے  
متعلق ہمارے عقیدہ کے علاوہ ہے۔ اچھا ہوا کہ اس نے خود اس کا اعتراف کر لیا۔ البتہ  
یہ لوگ آسانی سے اپنے عقیدہ کو ظاہر نہیں کرتے، بلکہ تقیہ کرتے ہیں، لیکن اب اس نے  
تقیہ نہیں کیا۔

میں نے کہا: تقیہ وہاں کیا جاسکتا ہے جہاں پر جان کا خطرہ ہو، مجھے جان کا خطرہ  
نہیں ہے۔ ویسے تقیہ قرآن وہی اور عقل و لفک کی نظر میں پسندیدہ فعل ہے۔ اس وقت  
اس موضوع پر بحث نہیں کی جاسکتی۔ اس کے مقام پر منطق و استدلال کی زبان میں  
ثابت کروں گا کہ تقیہ عقل و لفک اور قرآن کے لحاظ سے ایک اسلامی نظریہ ہے، لیکن اب  
ہم دوسرے موضوع پر بحث کریں گے۔

میرے استاد نے کہا: تم اصل موضوع خون پر بحث کرو۔ تم خدا، قرآن اور پیغمبر  
کے متعلق کیا کہنا چاہتے ہو۔





## خداوند تعالیٰ کے متعلق شیعیان حیدر کرار کا عقیدہ

میں نے کہا ہمارا خداوندی ہے کہ ”لَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ“ لیس کمثله شی ”اس کی مثل کوئی چیز بھی نہیں ہے۔“ خداوند تعالیٰ کا جسم نہیں ہے۔ ہماری آنکھیں اس کو دیکھنے سے قاصر ہیں ”لَا تُنْدِرْ كُرُّ الْأَبْصَارَ وَ هُوَ يُنْرُكُ الْأَبْصَارَ“ ہمارا عقیدہ ہے کہ کوئی بھی انسان دنیا اور آخرت میں کسی طرح بھی خدا کی ذات پا بر کات کو ہٹل و صورت میں ٹھیک نہیں دیکھ سکتا۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ خداوند میں تیرا دیدار کرنا چاہتا ہوں۔ جواب آتا ہے کہ ”لَنْ تَوَالِي“ ”اے موسیٰ تو مجھے ہرگز نہیں دیکھ سکتا۔“

پھر موسیٰ پر وحی نازل ہوتی ہے:

ولکن انظر الی الجبل فان استقر مکانه، فسوف ترانی

”تم پہاڑ پر نگاہ کرو، پس اگر اپنے مکان و مقام پر قائم و دامن رہا تو پھر تو مجھے دیکھ لے گا۔“

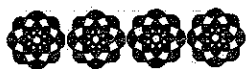
نور الہی کی تھی پہاڑ پر پڑی۔ پہاڑ ریزہ ریزہ ہو گیا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اس

وحوش ناک صد اک تاب نہ لاتے ہوئے زمین پر بے ہوش گر پڑے۔

ہمارا عقیدہ ہے کہ حقیقت خدا کی پر آنکھاں نہیں ہو سکتی۔ اگرچہ اسے علوم اولیں



وآخرین پر دسترس حاصل ہو۔ خدا جغرا فیائی سرحدوں میں جکڑا ہوانگیں ہے۔ اس کی ابتداء و انتہا کا کسی کو علم نہیں ہے، اور نہ ہی ہو سکتا ہے۔ وہ اول بھی ہے اور آخر بھی، وہ ظاہر بھی ہے اور باطن بھی۔ جو خدا کی حدود کو چھوٹا چاہتا ہے۔ وہ اپنے دھم و خیال کی سرحدوں میں سرگردان پھرتا ہے۔ اس نے اپنے وہم کو درک کیا ہے کہ خداوند تعالیٰ کی ذات برکات کو۔



jabir.abbas@yahoo.com

## خداوند تعالیٰ کے بارے میں اہل سنت کا عقیدہ

تم اہل سنت برادران کا خدا کے بارے میں عقیدہ صریحًا خلاف ہے۔ خداوند تعالیٰ نے اپنے دیدار اور رویت کی بطور کلی نعمتی کی ہے، لیکن تم معتقد ہو کہ خدا روز قیامت مومنین کو اپنا دیدار کرائے گا، اور تم اس کے وجود پاک کی مختلف اور مخصوص معلومات بیان کرتے ہو۔

[صحیح بخاری جلد ۹ ص ۱۵۹]

تم خدا کو جسم تصور کرتے ہو کہ وہ ایسا جسم رکھتا ہے جس سے وہ ہستا بھی ہے اور چھاتا بھی ہے۔ [صحیح بخاری ج ۹، ص ۱۵۸ و صحیح مسلم ج ۱ ص ۱۵۵] وہ دو ہاتھ اور دو پاؤں رکھتا ہے۔ [صحیح بخاری ج ۹، ص ۱۴۳ و ۲۲ ص ۱۴۳]

ہر شب آسمان سے دنیا کی طرف آتا ہے۔ [صحیح بخاری ج ۲، ص ۴۷] روز قیامت خدا چاہے گا کہ جہنم کو پر کیا جائے۔ یہاں خالی جگہ دیکھے گا وہاں پر ناگہان اپنا پاؤں داخل کر دے گا۔ فوراً جہنم پر ہو جائے گی، اور اس کے بعد اس میں کوئی اور بدن نہیں آئے گا۔

[صحیح بخاری ج ۸، ص ۱۷۸]

تم ذات احادیث کی طرف اس قسم کی بیہودہ نسبت دیتے ہو اس کا کیا مطلب ہے؟ کیا تم ذات الہی سے مذاق و مخہما کرتے ہو کہ اس قسم کی جسارت کرتے ہو؟ اگر غیر مسلم اس قسم کی بیہودہ والا یعنی اور مسخرہ کن گفتگو کو سن لیں، کیا وہ غیربر اسلام اور خدا کی ذات برکات سے بیزاری کا کھلے بندوں اظہار نہ کریں گے؟ کیا وہ

## اہل رسول سے بخش کیں؟

اسلام کا مذاق نہ اڑائیں گے؟

تمہاری عجیب و غریب فکر ہے کہ تم خداوند تعالیٰ کو ایک جنم تحرک لصور کرتے ہو، اور اس عظیم ذات کو مادی اوصاف سے متصف کرتے ہو؟

تمہارا خدا کے بارے میں ایسا عقیدہ ہے تو پھر **مشیر اسلام** بیہقی اور دوسری عظیم ہستیوں کے بارے میں تو معاملہ صاف ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ میں نے تائید فیضی و ایزدی سے محمد وآل محمد کے صدقہ میں بڑی جرأت اور دیدہ دلیری سے ان مطالب کو پیش کیا۔ بعد میں مجھ پر گفتگو پر خود تجب ہوا، مجھے یقین تھا کہ اس طرح گفتگو بغیر ایسا فیضی اور الہی کے نہیں ہو سکتی۔

اچاک ان میں ایک درشت لہجہ میں میری گفتگو کو قطع کر کے کہنے لگا کہ کیا تو ہمارے ساتھ مخترا کر رہا ہے، اور اپنے نظریات و آراء کو ہمارے اوپر ٹھوں رہا ہے؟

میں نے بڑی معدرت سے کہا کہ میں نے آپ کے سامنے جو مطالب پیش کیے ہیں یہ سارے صحیح بخاری میں موجود ہیں کہ جس کو قرآن کے بعد سب سے بڑی اور سچی کتاب تسلیم کرتے ہو، کہ اس کتاب میں کسی قسم کا ابطال اور خطاء نہیں پائی جاتی اور انساد کے طور پر اس کو پیش کرتے ہو، اور اس سے احکام حاصل کرتے ہو۔ تم اس بخاری کے مطالب کو صد و صد صحیح کم و زیادتی کے بغیر تسلیم کرتے ہو، البتہ مجھے ابھی صفات یا نہیں ہیں۔ کل ان مطالب کو صفات کے ہمراہ تمہاری خدمت میں پیش کر دوں گا۔

ایک دوسری کہنے لگا کہ تیری گفتگو کو ہم کیسے تسلیم کر لیں کہ یہ صحیح بخاری پر منطبق ہوتی ہے؟

شاید تو نے مطالب کو ابھی طرح یاد نہ کیا ہو، یا تو ہم پر حملہ کرنا چاہتا ہے۔

میرا استاد کہنے گا! آپ مطمئن رہیں یہ جو کچھ گھی کہنے گا بڑی ذمہ داری سے کہے گا۔ اس کی گفتگو میں کسی قسم کا شک نہ ہو گا۔ یعنی طور پر یہ مطالب صحیح بخاری میں موجود ہوں گے۔ اس

## ﴿اُن زوں نے بخشیں؟﴾

نے ابھی تک ہمارے ساتھ جو بھی بحث کی ہے اس میں استدلال اور منطق چھکلتی ہے اور اس کی گفتگو صحیح ہوتی ہے آنچہ یہم سے غلط بحث ”جو خلاف الواقع ہو“ نہیں کرے گا۔ میں نے کہا: اسٹاڈی میں آپ کی اجازت سے دوسرے مطالب کو بیان کرنا چاہتا ہوں، تاکہ ہم اس وقت سے زیادہ زیادہ فائدہ اٹھا سکتیں۔ کہنے لگا: ضرور آپ بحث کو جاری رکھیں۔

میں نے کہا: میں خداوند تعالیٰ کے متعلق فہرست اور گفتگو کروں گا کہ ان میں سے ایک مفصل و طولانی روایت بخاری میں نقل کی گئی ہے۔ جو میں نے توحید کے متعلق اہل سنت پر اور ان کا نظریہ بخاری سے پیش کیا ہے۔ ان میں سے فقط ایک سورہ نمونہ کے طور پر پیش کرنا ہوں۔ خصما میں اپنے بزرگ دوستوں کو یہ بھی عرض کرتا چلوں کہ جو بھی میں نے کہا اپنی طرف سے نہیں کہا بلکہ صحیح بخاری اور دوسری صحاح اہل سنت سے نقل کیا ہے۔ ابوسعید خدری پیغمبر اکرم ﷺ سے ایک مفصل روایت ہے جس میں نقل کرتے ہیں کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

[صحیح بخاری، ج ۶ ص ۳۵۰ ج ۹ ص ۱۰۹، کتاب التفسیر باب قوله  
فسیح بحمدربک]

میں روزِ قیامت مختلف امتوں کے درمیان خداوند تعالیٰ کا منتظر ہوں گا، کہ اچانک اللہ تعالیٰ ظاہر ہو جائے گا اور کہے گا۔

”کہ میں تمہارا خدا ہوں“

”پیغمبر کہیں گے کہ کیا تو ہی ہمارا پروردگار ہے؟“

خداوند ان کو ثابت کرنے کے لئے کہ میں ہی تمہارا پروردگار ہوں، ان کو کہہ گا: کیا تم اس کی کوئی علامت و نشانی جانتے ہو کہ اس کو بیچان سکو؟ کہیں گے: ہی ہاں اس کا پاؤں!

## آل نبیوں سے باشکنیں؟

پس فوراً خداوند تعالیٰ اپنے پاؤں کو دیکھائے گا اور پھر اسی وقت ہر موسم  
آپ کے سامنے بجہہ ریز ہو جائے گا۔

کیا یہی خدا کا تصور {Concept} ہے کہ جو خود قرآن مجید میں  
ارشاد فرماتا ہے:

و ما کان بشران یکلمہ اللہ الا و حیا او من وراء حجاب  
”کسی انسان کے لئے یہ ممکن نہیں ہے کہ خداوند تعالیٰ اس سے ہم کلام ہو،  
سوائے وحی یا پرده و حجاب کے چیچے؟“

خدا کی قسم اس طرح کی خدائی خدا کے لئے سزا اور نہیں ہے کہ جس طرح جھوٹے  
راویوں نے اپنے تصورات اور ادیام کو خدا کی طرف نسبت دی ہے۔ اس میں کسی قسم کی  
حقیقت اور سچائی نہیں ہے۔

ایسی صحیح بخاری میں ابو ہریرہ سے اس طرح کی روایت نقل کی گئی ہے کہ واقعہ خندہ  
آور اور سخرا پن پر مشتمل روایت ہے۔ میری سمجھ میں نہیں آتا کہ تم اس قسم کی روایات کو  
صحیح بخاری میں کیوں لے کر آئے ہو؟ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے متعلق عجیب روایت نقل کی  
ہے۔ نہ فقط آنحضرت کی توہین کی گئی ہے بلکہ یہ خداوند تعالیٰ کی بھی توہین ہے۔ ابو ہریرہ  
کا بیان ہے کہ مفسنگر اسلام نے فرمایا:

”جب بھی اسرا میں حمام میں جاتے تھے، تو پہلے بہرہہ ہو جاتے، اور ایک  
دوسرے کی شرمگاہ پر نگاہ کرتے! جب کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام تھا حمام میں  
جاتے اور کسی کا انتظار نہ کرتے۔ ایک روز وہ آپس میں کہنے لگے، کہ  
حضرت موسیٰ علیہ السلام میں حمام میں آنے کی اجازت نہیں دیتے۔

بہر کیف ایک روز حضرت موسیٰ علیہ السلام میں جانے کے لئے آمادہ  
ہوئے اور انہوں نے اپنے کپڑوں کو ایک پتھر پر اٹا کر رکھ دیا۔ (خداوند

تعالیٰ چاہتا تھا کہ نبی اسرائیل جان لیں کہ مویٰ میں کسی قسم کا عیب و قعس نہیں ہے)۔

لہذا انگہمانی طور پر سنگ نے حضرت مویٰ علیہ السلام کے لباس کو چوری کر لیا۔  
حضرت مویٰ علیہ السلام ناراض ہو گئے اور آپ نے سنگ کا چیچا کیا اور کہنے لگے:  
اے سنگ! امیرے لباس کو واپس کر دے!  
میرے لباس کو واپس کر دے!

لہذا یہاں پر حضرت مویٰ علیہ السلام عربیاں ہو گئے اور نبی اسرائیل نے اس فرصت سے استفادہ کیا کہ مویٰ میں کسی قسم کا عیب و قعس نہیں ہے!  
بہر کیف مویٰ علیہ السلام سنگ تک پہنچتے ہیں، اور اپنے لباس کو لے لیتے ہیں،  
اور اس کے بعد ناراحت ہو جاتے ہیں۔ اور سنگ پہنچا رے پر لاحیاں  
بر سانی شروع کر دیتے ہیں!

حضرت ابو ہریرہ نے اس سلسلہ کو جاری رکھتے ہوئے کہا کہ خدا کی قسم  
حضرت مویٰ علیہ السلام نے چھیا ساتھ و فحش سنگ کو لاٹھی ماری!

[صحيح بخاري، كتاب الغل، ج 1 ص 169]

میں تمہاری اس داستان میں کسی قسم کا حاشیہ نہیں لگاؤں گا۔ آ قیام محترم! کیا یہ  
واقعہ تمہاری اسی صحیح بخاری میں ہے کہ جس میں کسی قسم کا باطل اور جھوٹ ذکر نہیں ہوا۔  
فیصلہ آپ کی کورٹ میں ہے؟

بہر حال، چونکہ دامن وقت میں زیادہ گنجائش نہیں ہے، اور میری خواہش ہے کہ  
دوسرے دو تین موضوعات پر بحث ہو جائے۔

بحث خدا کے متعلق تھی، میں سمجھتا ہوں کہ اس وقت پیغمبر خدا کے متعلق بحث کی  
جائے کہ تمہارے پیغمبر اور ہمارے پیغمبر کے درمیان کون سا فرق ہے؟

## پیغمبر کے بارے میں شیعیان حیدر کراں کا عقیدہ

ہمارے پیغمبر حضرت محمد بن عبد اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام تمام کائنات سے افضل و اعلیٰ ہیں، آپ کو خداوند تعالیٰ نے ایک کامل انسان پیدا کیا ہے۔ آپ ملک انبیاء کے رہیں اور پیغمبران و رسولان اولین و آخرین کے پیشوایں اور آپ ساری کائنات اور خلق کے مرجح و ماوی ہیں۔ آپ اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ مندے ہیں آپ کے وجود اقدس کی وجہ سے ساری مخلوق کو خلق کیا گیا ہے، اور اس سلسلہ میں ارشاد ہوتا ہے کہ

لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتُ الْأَفْلَاكَ وَهِدَامِنْ خَلْوَتْ وَجْلَوَتْ

”دَنَافَنَدَلِیٰ فَكَانَ قَابَ قَوْسِینَ اوِ اَدَنَیٰ“

رکھتے ہیں کہ اس مقام پر کوئی رسول نہ چکنچ سکا، اور نہ ہی کسی ملک مُقرب کو اس مقام کو اس مقام قابَ قَوْسِینَ پر پہنچ کی توفیق ہو سکی۔

جیسا میں آپ کو اسی مقام و منزلت سے ”مقام دُو“ تک لے جا کر آگے نہجا سکنے کا اعزز کرتا ہے۔ اس کا اعزز بھی سچ ہے کہ آگے جانے کی اس میں ہمت بھی کہاں ہے؟ وہ ایک عظیم ہستی ہے کہ خداوند اس کے نام کی قسمیں اٹھاتا ہے، اور اس کو ”دُعْمَرَک“ کہتا ہے۔ پروردگار عالم نے اپنے حبیب کا تعارف ”رَحْمَةُ الْعَالَمِينَ“ سے کرایا ہے۔ اور ذات اللہ نے آپ کو ”وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ“ کی سند عطا کی ہے۔ وہ اس ہستی و کائنات کے لئے چراغ ہدایت ہیں جو کہ اچھے لوگوں کو بشارت

﴿اللَّهُمَّ إِنِّي نَسِيْتُ كُلَّ شَيْءٍ إِلَّا ذِكْرَكَ تَعَالَىٰ وَلِذِكْرِكَ لَمْ يَكُنْ لِّي سِرْفٌ﴾

دیتے ہیں اور مرے لوگوں کو اینداز کرتے ہیں۔

خداوند تعالیٰ نے کھلے لفظوں میں آپ کو ان عہدوں کی طرف متوجہ کیا ہے۔

((بِالْيَهَا النَّبِيُّ اَنَا رَسُولُنَّاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًّا لِّلَّهِ بِاَذْنِهِ وَسَرِاجًا مُّنِيرًا))

”اے میرے نبی امیں نے تجھے لوگوں کے لئے گواہ، بشارت دینے والا، ڈرانے والا، خداوند تعالیٰ کے اس امر کی طرف دعوت دینے والا اور تابناک دروشن چراغ بنا کر بھیجا ہے۔“

ہم جتنا بھی پیچھے پتے جائیں آپ کو پیغمبر ﷺ تسلیم کریں گے نہ آپ نظر روز خلقت آدم پر خبیر تھے، بلکہ آپ کو اول مخلوق ہونے کا بھی شرف حاصل ہے۔ جس زمانہ میں حضرت آدم علیہ السلام آب و خاک میں تھے، کہ آپ کی خلقت کے لئے آمیزہ تیار کیا جا رہا تھا آپ اس وقت بھی نبی تھے۔ یہ میری گفتگو کی افانہ کا حصہ نہیں ہے، بلکہ خود رسول گرامی قدر کا ارشاد پاک ہے۔

كُنْتُ نِبِيًّا وَآدَمَ بْنَنَ الْمَاءِ وَالْطِينِ

آپ تمام خطاووں، گناہوں، چھوٹے بڑے اشتبہات، لغزشوں اور غلطیوں سے مخصوص ہیں۔ اگر کسی نے آپ کی طرف ہدیان کا افڑاء باندھا، یا آپ کو غلط کار سمجھا تو اس نے پھر اپنی بد نیتی کا اظہار کرتے ہوئے حکم قرآن کی صریح مخالفت کی ہے کہ ارشاد تو حید ہو رہا ہے:

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَانِ هُوَ لَاَ وَحْيٌ يُؤْخَذُ

”وَهُوَ هُنْدٌ ہے جو وحی کہتی ہے“

اگر کائنات کے اس عظیم انسان کو لوگوں کی طرح جانے لگیں کہ کبھی وہ اشتبہا کرتا

## اگلے رسول نے بعض کیا؟

ہے اور کبھی اس کی طرف بھول جانے کی نہیت دی جائے تو اس سے بڑھ کر جتاب ختمی مرتبت کی اور کون سی تو پڑن ہوگی، ہم ایسے پیغمبر سے خدا کی پناہ چاہتے ہیں جس کو مبعوث برسالت کیا گیا ہو، اور وہ کلمہ اشتباہ کہے یا وہ حدیان کہے؟

حضور سرور کائنات، خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کی شانِ اقدس کے بارے میں گفتگو کرنا کوئی آسان نہیں ہے، اس کے سامنے تمام فرشتگان مقرب الہی سر تسلیم ختم کرتے ہوئے نظر آتے ہیں، اور خالق کی عظیم مخلوق آپؐ کی عظمت پر فخر و مبارکات کرتی ہوئی نظر آتی ہے، ہم اس عظیم ہادی بشر کی جتنی بھی تعریف کریں وہ دریا کی نسبت ایک قطرہ ہے، اور ہم اس کی حقیقت سے آگاہی رکھنے میں عاجز ہیں۔

حضرت علی علیہ السلام اس پیشارة نور کی معرفی کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

ان الله تبارك وتعالى خلق نور محمد صلى الله  
عليه وآلہ قبیل ان يخلق السموات والأرض  
والعرش والكرسى واللوح والقلم والجنة والنار،  
و قبل ان يخلق آدم ونوحًا وابرٰبیم واسماعیل  
واسحاق ویعقوب وموسى وعیسیٰ وداؤد  
وسلیمان و قبل ان يخلق الانبیاء كلهم

[ابحار الانوار ج ۱۰، ص ۴]

”خداوند تعالیٰ نے حضرت محمد کے نور کو آسمانوں، زمین، عرش، کری، لوح، قلم، بہشت، دوزخ، آدم علیہ السلام، نوح علیہ السلام، ابراہیم علیہ السلام، اسماعیل علیہ السلام، اسحاق علیہ السلام، یعقوب علیہ السلام، موسیٰ علیہ السلام، عیسیٰ علیہ السلام، داؤد علیہ السلام، سلیمان علیہ السلام اور تمام انبیاء کی خلقت سے پہلے خلق کیا۔“

## پیغمبر کے بارے میں اہل سنت کا عقیدہ

اہل سنت پیغمبر عظیم و بزرگ کی معرفی و شناخت کرتے وقت آپؐ کو ایک معمولی عام سٹھ کا انسان پیش کرتے ہیں، اور تمہاری خواہش ہوتی ہے، کہ اسے چھوٹے سے چھوٹا کر کے پیش کیا جائے۔ تم آنحضرت ﷺ کی تحریر تو ہیں کرتے ہو، اور اس پاک ہستی کی طرف دروغ، ہاہو و لعب، فراموشی اور ہذیان کی نسبت دیتے ہو، خدا کی قسم ہمارا رسول ایسا نہیں ہے۔ اس کی زبان القدس پر تو ”وَمَا يَزُورُ طُقُّ عَنِ الْهُوَى“ کی صورت ہوئی ہے۔ ہمارے نزدیک تو ان کا د جو مقدس مخلوق الہی پر تاحشر برکت درحمت ہے۔

حاضرین میں سے ایک شخص جو ابھی تک نہایت انی آرام و سکون سے بیٹھا ہوا تھا شکایت و گلہ کے انداز میں کہنے لگا کہ ہم بھی حضور ﷺ سرور کائنات کی ان اوصاف حمیدہ کے قائل ہیں، اور تم نے جو لا یعنی پیغمبر اکرم ﷺ کی ذات سے بارے بحث میں کی ہم اس کے قائل نہیں ہیں، اگر تیرے لئے ممکن ہے تو پھر یہ بتا کہ یہ نظر یہ مفتر تم نے کہاں سے حاصل کیا؟ کون بدجنت ہے جو پیغمبر کی طرف العباۃ باللہ تا، انی اور جامیت کی نسبت دیتا ہے؟

میں نے کہا۔ بڑا افسوس ہے کہ وقت کم ہے، البتہ بعض موارد و مقامات کی طرف ارشارہ ضرور کروں گا۔ تمہارا پیغمبر ہے کہ اسے کسی شخص نے حالت نماز میں باتحدیا، اور اس کے چار رائعت کی جگہ و رائعت نماز پڑھ دی۔ ایضاً جو، ص ۱۷۷

آپؐ مسجد میں سو گئے اور بیدار ہو کر بغیر وضو کیے نماز ادا کرنے کے لئے کھڑے

## آل زبول سے پیش کیں؟

66

ہو گئے۔ [صحیح مسلم ج ۱، ص ۱۸۷]

آپ نے اس شخص کو خوش اور برا بھلا کہا اور رحمت کی جس نے گناہ کا راستکاب نہ کیا تھا۔ [صحیح بخاری ج ۷، ص ۸۰]

آپ رمضان کے مہینہ میں محب ہو گئے اور آپ کی صبح کی نماز قضا ہو گئی۔

[ابخاری کتاب الانذان، ج ۱، ص ۱۷۱]

آپ کو اس قدر بھول ہو جاتی تھی کہ آپ قرآن بھول جاتے تھے۔ ایک روز ایک شخص مسجد میں قرآن پڑھ رہا تھا کہ آپ نے سنا، تو آپ نے فرمایا کہ خدا اس پر رحمت کرے کہ اس نے مجھے بھولی ہوئی آیات یاد دلائی ہیں، میں نے تو فلاں فلاں سورہ کو حذف کر دیا تھا۔ [صحیح بخاری، ج ۲ ص ۲۲۵]

تمہارا پیغمبر وہ ہے کہ جسے یہاں کی حالت میں ہدیان کہا گیا کہ جس کا حضرت عمر نے اعتراف کیا ہے کہ:

”ان کو چھوڑ دیجئے ان پر یہاں کا غلبہ ہے اور یہ ہدیان کہہ رہے ہیں، اور لئنے لگئے کہ ہمارے لئے کتاب خدا کافی ہے۔“

[بخاری کتاب الحجہ و کتاب الوضیب]

اس سے بڑھ کر تم پیغمبر کو شہوت پرست انسان سمجھتے ہو، کہ وہ فقط ہوا ہوں اور عین سماں کے دل دادا تھے۔ [بخاری، ج ۱ ص ۷۱]

جب کہ آپ شرم محسوس نہ کرتے تھے اور اپنی زوجہ عائشہ کو لوگوں کے سامنے اشانہ دکرتے تھے اور کہتے تھے میں اس کے ساتھ اور بعد میں غسل کرتے تھے۔

[اصحیح مسلم، ج ۱ ص ۱۰۱]

خدا کی قسم ہم مسلمانوں نے بھی اکرم ﷺ کا کتنا مقام کم کیا ہے کہ ہم انہیں ائمہ عاصیان بھی نہیں سمجھتے ہیں۔ چہ جائے کہ ہم اس کے بلند دہلا اور ارفق و اعلیٰ

اہل زکوٰن سے بخش کیون؟ 67

مقام کے قائل ہوتے۔

اچاک صدائے اعتراض بلند ہوئی کہ جناب تم کس طرح کی گفتگو کر رہے ہو؟  
ہم کب ایسا عقیدہ رکھتے ہیں؟ تم پیغمبر کی توبہ کرتے ہو...؟

میں نے کہا! حوصلہ اور آرام سے میں پیغیر کی تو ہیں نہیں کرتا۔ یہ مسلمانوں کے دوسرے خلیفہ جناب عمر ہیں کہ جو پیغیر کی طرف ہدیان کی نسبت دے رہا ہے، جناب یہ آپ کی صحیح بخاری اور صحیح مسلم تو ہے جس نے اس ماجرے کو بیان کیا ہے، اور پیغیر اکرم رض کی طرف اس نے اس قسم کی نسبت دی ہے۔ یا تم کہو کہ یہ تمہاری کتابیں نہیں ہیں، یا پھر تم تسلیم کر لو کہ اس نے ہمارے پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی طرف کس قسم کی عامز زبان استعمال کی ہے اور اس نے اچھا عمل نہیں کیا ہے۔

کیا یہی بخاری نہیں ہے کہ جس نے عائشہ سے لفظ کیا ہے کہ:

ایک روز میں پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ چادر کے نیچے استراحت کر رہی تھی۔ اور میں اس مجمع سے خجالت محسوس کر رہی تھی کہ جو مسجد میں رقص و سرود میں مشغول تھا! پیغمبر نے مجھے اس قدر بغل میں بھینچا کہ میں تھکاوٹ محسوس کرنے لگا! (بخاری ۶، ص ۱۳۷)

اور یہاں تک نقل کیا گیا ہے کہ پیغمبر مجلس عروقی میں تشریف فرماتھے کہ رفاقتاؤں نے مجرما کرتا شروع کیا، وہ ڈھولک کو بجا رہی تھیں، آپ ان کو بڑے شوق سے دیکھ رہے تھے اور آپ نظارہ کر رہے تھے ان میں ایک نے ان کو کہا تم دیکھ نہیں رہے کہ پیغمبر اکرم ﷺ ہمارے درمیان تشریف فرمائیں، اور تم گانے اور نانچے میں مشغول رہیں کیا تھیں! شرم نہیں آتی۔ پیغمبر نے اس سے کہا:

اس طرح نے کہوا شعار زیبا ہیں، ان کو کہنے والا اضد یہ ہے کہ اپنے کام کو  
تم نے پیغمبر کو اعلیٰ اللہ اک اقبالی اعلان کھجھ رکھا ہے کہ اپنے کام کو اپنے کام کے

## اُن زمانے پیش کیوں ہے

ساتھر آرام فرمائے تھے کہ آپ کاران نگا ہو گیا اسی حالت میں حضرت ابو بکر اور عمر آتے ہیں، خبری طرح سوئے رہے جب عثمان آئے تو آپ انھی بیٹھے اپنے لباس کو درست کیا اور انھی کو بیٹھنے لگے اور کہنے لگے:

یہ وہ شخص ہے کہ جس سے ملائکہ خجالت محسوس کرتے ہیں اور مجھے بھی اس سے شرم کرنا چاہئے۔

اس قبیل کے اہانت آمیز اور جھوٹے الزامات سے تمہاری کتابیں بھری پڑی ہیں! کیا تم چاہتے ہو کہ ایسا پیغمبر لوگوں کو اسلام و قرآن کی طرف دعوت دے؟ کیا ہادی بشر کو خود ایسا ہونا چاہئے؟ کیا معلم اخلاق کو ایسا کرنا چاہئے؟ یہ تمہاری کس طرح کی فکر ہے؟ یہ تمہارا انداز کسی صورت میں بھی صحیح و جائز نہیں ہے کہ تم نے ایک کامل و اکمل، ارفع و اعلیٰ انسان کو زمین پر گردایا ہے؟

ابھی میری بحث جاری و ساری تھی کہ کلاس کی گھنٹی نج گئی۔ جب کہ وہ لوگ بہوت ہوئے بیٹھے تھے، اور ان کے ہوش اڑ چکے تھے۔ ان میں بہت نہ تھی کہ میرے سامنے کوئی گفتگو کریں۔ اور اس طرف خدا کی مدد بھی شامل حال تھی۔ اور اس طرح خدا کے لطف و کرم سے ہماری گفتگو اس موضوع پر تمام ہوئی، ہماری مجلس برخاست ہو گئی۔ البتہ مجھے آج تک افسوس ہے کہ میں اپنے دل کے عقدہ کو اس سے زیادہ کھول نہ سکا۔



## علیٰ عَلِیٰ اللّٰہِ کی ولایت پر نص پیغمبر موجود ہے

قبل اس کے کہ آج ہری گفتگو شروع ہوتی، استاد کلاس کی طرف آرہے تھے کہ راستہ میں اس نے مجھے دیکھا اور میری طرف آگے بڑھ کر کہنے لگے کہ آج بروقت ہمارے کمرہ میں آ جانا، تا کہ ہم بحث کو جاری رکھ سکیں اور تم مطمئن رہو کہ دوسرے لوگ بھی اس دن کی طرح پیش نہیں آئیں گے۔

میں نے کہا: دوسرے لوگوں کا بحث میں حصہ لیتا اور بحث میں شدت آنے سے مجھے کوئی ناراضی نہیں ہے۔ میں تو خداوند تعالیٰ کے ہاں خواہش مند ہوں کہ اس بحث میں زیادہ سے زیادہ لوگ شرکت کریں تا کہ اچھے اور بہتر انداز میں تبادلہ خیال کیا جاسکے۔ اور اس بحث سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کیا جاسکے۔ البتہ میں بے منطق اور غضول بحث سے بیزار ہوں۔ اگر وہ آقیان اور خصوصی طور پر فلاں آقا کہ جو زیادہ شور و صدا بلند کرتا ہے آج بحث میں حصہ لیں تو اس شرط پر کہ ہماری بحث و گفتگو اصولوں پر مبنی ہو۔ میں کسی دلیل اور منطق کے بغیر بحث کرنے کو پسند نہیں کرتا۔ میں اس روز تمام سوالوں کا جواب نہ دے سکا، مجھے اس کا بڑا افسوس ہے۔

استاد زیرِ لب سکرا کر کہنے لگے کہ معلوم ہوتا ہے کہ تو اپنی بحث پر مطمئن ہے۔ اور اس بحث و تجھیت کو اپنے لئے افکار سمجھتا ہے۔ ہر کیف میں ان سے کھوں گا کہ وہ ہماری بحث میں شرکت نہ کریں۔

ہم کلاس میں داخل ہو گئے۔ درس شروع ہوا۔ اسی درسی اور دیگر تین درسوں

## اہل بیوں سے بخش کیں؟

کے بعد ہماری بحث کا وقت شروع ہو گیا۔ میں بحث کے لئے شاف روم میں داخل ہو گیا۔ میں نے دیکھا کہ استاد کے ہاتھ میں تفسیر قرطیسی ہے، وہ تفسیر آیت ”إِنَّمَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ“ کا مطالعہ کرنے میں مشغول ہیں۔ میں ان کو اس حالت میں دیکھ کر خوش ہوا کہ وہ واقعی حقیقت کی تلاش میں سرگردان ہیں میں نے ان کی طرف رُخ کر کے کہا:

آپ لا بیری سے فقط اسی کتاب کو ہی پیدا کر سکے ہیں؟

کہنے لگے انہیں، تفاسیر بہت زیادہ ہیں۔ میں فقط اس تفسیر کو ہمراہ لایا ہوں کہ یہ

تفسیر معتبر ہے اور اس کو اس لئے ساتھ لایا ہوں تاکہ اس میں آیت دیکھ سکوں۔

آپ نے بچ کہا تھا کہ اس آیت کی تفسیر میں تمام مفسرین نے یا کم از کم مشہور مفسرین نے ہاہم اتفاق سے کہا ہے کہ یہ آیت علی علیہ السلام کی شانِ اقدس میں نازل ہوئی ہے، لیکن انہوں اس بات کا ہے کہ میں دینی معلم ہوں۔ مجھے یونیورسٹی میں ان مطالب و مفہایم سے اگاہی ہوئی چاہے تھی۔ لیکن میں اس سے بے خبر تھا اور آپ کو یقین کرنا چاہئے کہ نہ فقط میں بلکہ اہل ست کے اکثر دانش و راس تفسیر کو درست تسلیم نہیں کرتے؟

میں نے کہا! جناب، اس سوال کا آپ خود ہی جواب دیں کہ ان کے لئے کون کی مجبوری تھی کہ انہوں نے حضرت علی علیہ السلام کی فضیلت حقیقی آپ کے سامنے بیان نہ کی؟ کس طرح آپ ان نادرست اور جعلی روایات کو تسلیم کر لیتے ہیں جو عقل سے بھی میں نہیں کھاتیں؟ اور آپ چند مشہور اصحاب کی فضیلت جھوم جھوم کرنے لیتے ہیں۔ اور تفسیر بغیر کسی تحقیق اور پر کھنے کے تسلیم کر لیتے ہیں۔ جب کہ علی علیہ السلام کی فضیلت، علیت کے بارے میں آپ کی کتابیں بھرپوری پڑی ہیں۔ ان پر آپ بہت کم تفکو کرتے ہیں، اگر کلام خدا قرآن مجید سے استدلال نہ بھی کریں اور فقط سنت پر ہی عمل کر لیں، تو آپ کی کتابیں ایسی روایات سے بھرپوری پڑی ہیں کہ جو ثابت کرتی ہیں کہ رسول اسلام ﷺ

## ﴿آلنِ توان سے بیش کیوں؟﴾

نے علی ﷺ کوئی مقامات پر اپنا جائشیں مقرر کیا تھا۔ جب کہ قرآن کی آیات بھی علی ﷺ کی شان میں نازل ہوئی ہیں۔ اگر خدا نے چاہا تو ان کی طرف اشارہ کروں گا۔ کہنے لگے! اگر تم نے اپنی مرضی سے روایات کی تاویل کی تو پھر اس کا کوئی فائدہ نہ ہو گا، کیونکہ اگر تم نے اپنی پسند کی تاویل کی کہ جس طرح تمہارا دل چاہے تم ان کی ایک خاص انداز سے تاویل کرو گے، تو پھر کوئی اور اپنی مرضی سے ان کی تاویل کرے گا۔ تو پھر اسناد مدارک کی ارزش ختم ہو کر رہ جائے گی۔ لیکن اگر واقعہ اسی روایات علی ﷺ کی خلافت و امامت بلا فصل کے متعلق نہ فقط آپ کی کتابوں میں بلکہ ہماری (الہست) کی معتبر کتابوں میں پائی جاتی ہیں..... تو ان کی طرف اشارہ کرنا اچھی بات ہے۔

میں نے کہا: اس موضوع پر بہت زیادہ روایات معتبر کتابوں میں پائی جاتی ہیں، چونکہ ہماری بحث آج ولایت کے موضوع پر ہے۔ اس لئے میں آج اہم موضوع پر ان روایات کی تیاری کر کے آیا ہوں۔ ان حوالوں کو لکھ کر لایا ہوں، جو ہم مل کر پڑھیں گے۔ جن سے ثابت ہوتا ہے کہ علی ﷺ خلیفہ و جانشیکار رسول اکرم ﷺ تھے۔

احمد بن حنبل نے اپنی مندرجہ ابو ہریرہ سے روایت لفظ کی ہے جو کہتا ہے:

رسول اکرم ﷺ نے ہمیں ایک سریہ میں بھیجا، جب ہم جنگ سے واپس پلٹ کر آئے ہم سے پوچھنے لگے کہ تمہارے دوست علی ﷺ کا تمہارے ساتھ رفاقت و سلوک کیا تھا؟

فقط میں نے اس کی شکایت کی اور باقی کسی نے بھی شکایت نہ کی۔

پس میں نے سر کو بلند کیا اور آنحضرت ﷺ کے چہرے پر نگاہ دوڑائی، تو

میں نے دیکھا کہ آپ کا چہرہ غیض و غضب سے سرخ ہو گیا تھا اور

آپ نے فرمایا:

## آل نبیل سے پیش کیوں؟

من کنت ولیہ، فعلی ولیہ۔

”کہ جس کا میں ولی ہوں، اس کا علی ولی ہے۔“

امسند احمد حنبل، ج ۵، ص ۳۵، مسند رک حاکم ج ۳، ص ۱۱۰، تاریخ دمشق

ج ۱، ص ۴۰۳، مجمع الزوائد پیشیمی، ج ۱۰۸۹، در المنشور سیوطی ج ۵، ص

۱۸۲، حلیۃ الاولیا ج ۴، ص ۲۲، نسانی در خصائص الامام علی ص ۱۵۳

ترمذی نے اپنی صحیح میں عمران بن حسین سے اس طرح کی داستان نقل کی

ہے۔ اس نے طولانی داستان بیان کی ہے، آخر میں کہتا ہے:

فَاقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ، وَالْغَضْبُ يُعْرَفُ فِي وَحْمِهِ

فَقَالَ: مَا تَرِيدُونَ مِنْ عَلَىٰ؟ مَا تَرِيدُونَ مِنْ

عَلَىٰ؟ أَنْ عَلَيْهَا مَنِي وَأَنَا مَنِهِ، وَهُوَ وَلِيُّ كُلِّ

مَوْمِنٍ بِعْدِي۔

[صحیح ترمذی، ج ۵، ص ۶۳۲ حدیث ۲۷۱۲، مسند احمد، ج ۴، ص ۴۳۷ حلیۃ

الاولیا، ج ۶، ص ۱۲۹۴ سد الغایہ، ج ۴، ص ۲۷، تاریخ ابن عساکر، ص ۴۱۳]

”رسول خدا پر یکم ختح غصہ کی حالت میں وارد ہوئے، کہا پکے چہرے

سے غیض و غضب پک رہا تھا، پھر فرمائے گے علی علیہ السلام سے تم کیا چاہتے

ہو؟ علی علیہ السلام سے تم کیا چاہتے ہو؟ تم آجھی طرح جان لو کہ علی علیہ السلام مجھ سے

ہے اور میں علی علیہ السلام سے ہوں اور وہ میرے بعد ہر مومن کا ولی ہے۔“

## حدیث غدر خیم

اس واقعہ کا خلاصہ بیان کر رہا ہوں:

رسول خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم ہجرت کے دسویں سال حج کی غرض سے خانہ خدا

﴿مَنْ سَوَلَ مِنْنِي مِنْهُ مُنْتَهٰى؟﴾

شریف لے گئے۔ اور اسی حج کو ”حجۃ الوداع“ سے یاد کیا جاتا ہے، کیونکہ یہ آپ کا آخری حج تھا کہ جو آپ بجالائے۔ بعض لوگوں نے لکھا ہے کہ اس آخری حج میں پیغمبر اکرم ﷺ کے ساتھ ۹۰ ہزار آدمی تھے اور بعض کے نزدیک ۱۲۰ ہزار افراد اور بعض لوگوں نے اس سے بھی زیادہ تعداد لکھی ہے۔ جب حضور سرور کائنات فریضہ حج کو بجالائے، تو آپ نے واپس مدینہ آنے کا عزم کیا، آپ جمعرات کے روز ۸ اذی الحجہ کو غدریخ کے مقام پر پہنچے۔ لف کی بات یہ ہے کہ اس زمانہ میں تمام حاج کرام اس مقام سے جدا ہوتے تھے۔ یہ ایک چوراستہ تھا۔ اور اس مقام سے لوگ اپنے اپنے علاقوں کو چلے جاتے تھے۔ مدینہ والے مدینہ چلے جاتے، مصر والے مصر کروانہ ہوتے اور عراق والے عراق کے لئے عازم سفر ہوتے۔ تمام حاج کرام یہاں پر اکٹھے آتے اور یہاں سے اپنے اپنے راستہ پر جل پڑتے۔

ای مقام پر جبرائیل ایشان علیہ السلام پروردگار کی طرف سے پیغام لے کر پیغمبر اکرم ﷺ پر نازل ہوئے۔ اور آپ پر یہ آیت نازل ہوئی:

یا ایها الرسول بلغ ما نزل اليك من ربک و ان لم تفعل فما  
يلغت رسالته والله بعصمك من الناس۔

[سورة مائدہ: ۶۷]

”اے رسول ﷺ! جو آپ پر نازل کیا گیا اس کو لوگوں تک پہنچائیے۔ اگر آپ نے اس کام کو سرانجام نہ دیا، تو پھر آپ نے اپنی رسالت کو حد کمال تک نہ پہنچایا۔ لوگوں سے کسی قسم کا خوف کھانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ خدا آپ کو لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا۔“

پیغمبر اکرم ﷺ پروردگار کی طرف سے پیغام پہنچ چکا تھا کہ علی علیہ السلام کا تعارف بطور اپنا جا شین کرائیں۔ آپ کی نبوت و رسالت کے بعد ان کی اطاعت و پیروی

اُنِّیں نہیں سے پیش کیوں؟

لوگوں پر بطور ولی واجب و لازم ہے۔

حضرت نے حکم دیا کہ جو لوگ غدرِ خم سے آگے نکل چکے ہیں وہ واپس آ جائیں اور جل چلاتی ہوئی دھوپ میں پیغمبر کی اقتداء میں نماز ظہر ادا کریں۔ پھر اس کے بعد آپ نے بلند آواز میں ایک خطبہ ارشاد فرمایا:

”اے لوگو! خداوند نے مجھے خبر دی ہے کہ جب کسی پیغمبر کی عمر پہلے پیغمبر کے برابر ہو جائے تو وہ اسے اپنی طرف بلا لیتا ہے، مجھے بھی خداوند تعالیٰ کی طرف جلدی بلا لیا جائے گا اور مجھے لیک کہنا ہو گا۔ اگر مجھ پر کوئی ذمہ داری عائد ہوتی ہے تو پھر تم سب پر بھی کوئی ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ پس تم کیا کہو گے؟“

کہنے لگے کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے اپنی رسالت کو ہم تک پہنچایا، آپ لوگوں کے خیر خواہ تھے۔ آپ نے ساری عمر جہاد و فاقع میں گزاری، خداوند تعالیٰ آپ کو اس عظیم محنت شاقہ کا صلدے۔

آنحضرت ﷺ نے اس کے بعد ارشاد فرمایا:

”کیا تم گواہی دیتے ہو کہ اللہ سبحانہ، کی ذات وحدۃ لا شریک ہے، اور محمد ﷺ اس کے بندہ اور رسول ﷺ ہیں۔ بہشت و جہنم اور موت حق ہے، اور روز قیامت یقینی ہے، اور اس روز خداوند تعالیٰ تمام لوگوں کو قبروں سے دوبارہ زندہ اٹھائے گا؟

کہنے لگے: جی ہاں! ہم گواہی دیتے ہیں۔ فرمانے لگے خدا یا گواہ رہنا۔“

پھر فرمانے لگے:

”اے لوگو! کیا میری آواز سن رہے ہو؟“

کہنے لگے: ”جی ہاں!“

النَّوْلَنَ يَنْتَشِرُ كَيْنَ؟

آپ نے فرمایا، تا وقت کہ میری ٹھیکین کے ساتھ حوض کو شرپ ملاقات ہو، اور تم مجھے وہاں پر ملو، میں دیکھتا ہوں کہ تم میری ٹھیکین کے ساتھ کس طرح سلوک کرتے ہو؟ ایک فرد دور سے صدابلند کر کے عرض کرتا ہے کہ یا رسول اللہ ﷺ! ٹھیکین سے آپ کی کیا مراد ہے؟

آپ نے ارشاد فرمایا:

الْقَلْ الْأَكْبَرُ كِتَابُ اللَّهِ، طَرْفُ بَيْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ  
وَطَرْفُ بَائِدِيْكُمْ، فَتَمْسِكُوا بِهِ لَا تَضْلُوا، وَالْأُخْرُ  
الْأَصْغَرُ عَتْرَتِيْ وَإِنَّ الْلَّطِيفَ الْخَيْرَ نَبْانِيْ إِنَّهُمَا  
لَنْ يَفْتَرْ قَا حَتَّى يَرْدَأْ عَلَى الْحَوْضِ فَلَا تَقْدِمُوهُمَا  
فَتَهْلِكُوا وَلَا تَقْصُرُوا عَنْهُمَا فَتَهْلِكُوا.

”وَقَلْ بِزَرْگَ وَتَعْلِمَنَ كِتَابُ خَدَاءِ ہے کہ اس کی ایک طرف خدائے لم بیل کے ہاتھ میں ہے اور دوسری طرف تمہارے ہاتھ میں ہے، پس تمہیں اس سے تسلک رکھنا چاہیے تاکہ تم گمراہ نہ ہونے پاؤ۔ اور دوسری ٹھیکل اصغر میری اہل بیت و عترت ہے۔ پس لطیف و خیر ذات نے مجھی خبر دی ہے کہ یہ دونوں ”قرآن و اہل بیت“ کبھی بھی آپس میں جدا نہیں ہوں گے، یہاں تک کہ حوض کو شرپ مجھے آن ملیں گے، پس تم ان سے آگے نہ بڑھنا، وگرنہ ہلاک ہو جاؤ گے، اور نہ ہی ان سے دور رہنا وگرنہ پھر بھی ہلاک ہو جاؤ گے۔“

آنحضرت ﷺ نے اس کے بعد حضرت علی علیہ السلام کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں پکڑا۔ آپ نے ہاتھ کو اتنا بلند کیا کہ دونوں محترم افراد (رسول ﷺ و علی علیہ السلام) کی بغلوں کی

﴿النَّبُولَ بِتَقْشِكِينٍ؟﴾

سفیدی نظر آنے لگی تمام لوگوں نے حضرت علی علیہ السلام کو رسول ﷺ کے ہاتھوں میں ہاتھ دیتے ہوئے دیکھا، اور انہوں نے آنکھیں کھول کر رسول ﷺ و علی علیہ السلام کو دیکھا۔

پس آپ نے الہی پیغام کا اعلان اس طرح کرنا شروع کیا:  
 اے لوگو! علی علیہ السلام کے ساتھ مومنین میں سے کس کی نسبت سزاوارت ہے؟ لوگ کہنے لگے: خدا اور اس کا رسول بہتر جانتے ہیں۔

آپ نے فرمایا:

”خداوند میرا مولا ہے، اور میں مومنین کا مولا و سردار ہوں۔ اور میں ان مومنین سے زیادہ بہتر و سزاوار ہوں۔“ پس جس کا میں مولا ہوں اس کا علی علیہ السلام مولا و سردار ہے۔“

آپ نے اس جملہ کی تین مرتبہ تکرار کی۔ امام احمد بن حنبل نے ذکر کیا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اس جملہ کو چار دفعہ وھرایا،“ پھر آپ نے ارشاد فرمایا:

”خدا تو اس کو دوست رکھ، جو علی علیہ السلام کو دوست رکھے اور تو اس سے دشمنی رکھ، جو علی علیہ السلام سے دشمنی رکھے اور تو اس کی مدد کر جو اس کی مدد کرے اور جو علی علیہ السلام سے ہاتھ کھینچ لے تو اس کو ذلیل و رسو اکر، حق والوں کو حق کی طرف پھر دے! جو لوگ اس جلسے میں حاضر ہیں وہ دوسرے لوگوں کو اس کی کارروائی کی خبر دیں جو اس میں شریک ہیں ہیں۔“

اہمی لوگ منتشر نہ ہوئے تھے کہ دوبارہ جبرائیل علیہ السلام ناصل ہوئے اور اس آیت

کو آپ تک پہنچایا:

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي

## ہم رسول سے پالش کیں؟

وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا

[سورہ مائدہ آیت ۳]

”آج ہم نے تمہارے لئے دین کو کامل کر دیا ہے اور تم پر اتمام نعمت کر دی  
ہے اور اسلام کو ہتھی دنیا تک ایک آئین کامل بنادیا ہے۔“

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ”اللہ اکبر کہ میری رسالت اور  
علی علیہ السلام کی ولایت کے ابلاغ پر اکمال دین اور اتمام نعمت اور خوشنودی پر وردگار  
حاصل ہو گئی ہے۔

اس کے بعد لوگوں کا تانتا بند ہا ہوا تھا کہ جو گروہ درگروہ حضرت علی علیہ السلام کی  
طرف آ رہے تھے، کہ جو آپ کو اس منصب و ولایت و خلافت پر مبارک بادھیں کر رہے  
تھے، اور ان کے آگے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر تھے، جنہوں نے کہا اے  
ابو طالب کے لعل! تجھے مبارک ہو کہ تو آج سے ہمارا بھی مولا بن گیا اور اتمام مومنین اور  
مومنات کا مولا بن گیا۔“

معروف شاعر حسان بن ثابت نے پیغمبر سے اجازت طلب کی کہ وہ اس خوشی  
کے مقام پر قصیدہ پڑھنا چاہتا ہے۔

آنحضرت ﷺ نے اس کو اجازت دے دی اور آپ نے فرمایا:

اے حسان! چونکہ تیرے اشعار ہماری حمایت میں تیری زبان پر جاری ہوں گے  
لہذا یہ تائید روح القدس ہوں گے۔

حسان نے مشہور قصیدہ جھوم کر پڑھا۔

يَنَادِيهِمْ يَوْمَ الْفَدِيرِ نَبِيَّهُمْ

بِخُمْ فَاسْمَعْ بِالرَّسُولِ مَنَادِيَا

اُن بُولن سے پُش کیوں؟

فَقَالَ فَمَنْ مُولَّا كَمْ وَنِيكَمْ  
 فَقَالَ وَلَمْ يَدْوَاهُنَاكَ التَّعَامِيَا  
 الْهَكَ مُولَانَا وَانْتَ نِيَنَا  
 وَلَمْ تَلْقَ مَنَافِي الْوَلَاهِيَّا  
 فَقَالَ لَهُ قَمْ يَاعَلَى فَانَى  
 رَضِيَتِكَ مِنْ بَعْدِي اَمَامَا وَهَادِيَا  
 فَمَنْ كَنْتَ مُولَاهُ فَهَدَاوِيَهُ  
 فَكَوْنَوَالَّهُ اَبَاعَ صَدَقَ مُوَالِيَا  
 هَنَاكَ دُعَا: اَللَّهُمَّ وَالَّهُ وَلِيَهُ  
 وَكَنْ لِلَّهِي عَادِي عَلِيَّا مَعَادِيَا

پس غدیر کے روز، ان کے پیغمبر ﷺ نے انہیں نداوی کہ تم اپنے پیغمبر ﷺ کی  
 نداوی دل و جان سے سنو۔ آپ نے کہا، تمہارا نبی و پیغمبر اور مولا کون ہے؟ لوگوں نے  
 اسے تجھاں عارفانہ سمجھ کر جواب دیا آپ کا پروردگار ہمارا مولا ہے اور آپ ہمارے  
 پیغمبر ہیں اور ہم امید کرتے ہیں کہ مسلکہ ولایت و امامت سے ہم میں کوئی ناقرمانی نہ  
 کرے گا۔

پھر آپ نے علی علیہ السلام سے کہا کہ یا علی علیہ السلام اُنہو، پس تم میرے بعد لوگوں کے  
 ہادی و رہنماء اور امام علیہ السلام ہو۔

پس جس کا میں مولا ہوں، اس کا علی علیہ السلام مولا ہے، اے لوگو! تم علی علیہ السلام کی صحیح  
 طریقے سے پیروی و اتہاں کرنا، اور اس کی ولایت کو قبول کرنا۔

پھر آنحضرت ﷺ نے ایک دعا کی اور آپ نے فرمایا: ”اے خدا یا

آل نبی سے پیش کیوں؟

تو اس سے دوستی رکھ جو علی علیہ السلام سے دوستی رکھے! اور تو اس سے دشمنی وعداوت رکھ، جو علی علیہ السلام سے عداوت رکھے۔

[قارئین کرام! داستان غدیر خم کو تمام اہل سنت کی معتبر کتابوں میں نقل کیا گیا ہے]

یہ داستان غدیر کا مختصر خلاصہ ہے کہ روز غدر یہ حضرت علی علیہ السلام کی شان میں دو آیات نازل ہوئیں۔ اور آنحضرت ﷺ نے کس شان و شوکت اور اہتمام سے امیر المؤمنین کا تعارف کروایا ہے؟ آپ توجہ کریں کہ آنحضرت ﷺ نے ”جنتہ الوداع“ کے موقع پر ایک اہم جگہ کا اختحاب کیا اور آپ نے وہاں پر اپنے اصحاب اور حجاجوں کو جمع کرنے کا حکم دیا۔ کوئی دھوپ میں رسول ﷺ نے اعلان کیا۔ گرمی کی حدت اس قدر زیادہ تھی کہ حجاجوں کے لئے گرمی و بال جان بھی ہوئی تھی۔ نبی اکرم ﷺ کے اعلان پر آگے والے لوگ پیچھے آگئے۔

آپ کا اپنے اصحاب اور رشتہ داروں سے علی علیہ السلام کی ولایت و امامت اور اپنے جانشین و وصی ہونے کی گواہی لینا مقصود تھی، آپ نے فقط گواہی پر ہی اکتفاء نہ کیا، بلکہ آپ نے لوگوں کو حکم دیا کہ تم علی علیہ السلام کو اس عہدہ جلیلہ پر مستمکن ہونے پر مبارک

بادو۔

لوگوں نے گرددہ درگردہ حضرت علی علیہ السلام کو عہدہ جلیلہ (امامت) پر مستمکن ہونے پر ہدیہ تیریک پیش کیا۔ اور آپ نے دیکھا کہ ہدیہ تیریک پیش کرنے میں حضرت ابو بکر اور حضرت عمر آگے آگے تھے۔

استاد: یہ روایت اس قدر طولانی ہے یقیناً یہ شیعہ کتابوں میں ذکر ہوئی ہوگی؟

اگر میں اس روایت کو شیعہ کتابوں سے نقل کروں، تو آپ کے لئے اس کی کوئی

اہمیت نہ ہوگی، بلکہ لطف کی بات یہ ہے کہ اس روایت غدیر کو ”۱۰“، اصحاب اور ۸۲ تابعیوں نے نقل کیا ہے اور ”۳۶۰“ افراد آئمہ حدیث و تفسیر نے اپنی اپنی کتابوں میں اس روایت کو نقل کیا ہے۔ استاد نے بڑے تجھ اور جیرانی سے ان کتابوں کے ذمہ پر ہاتھ مار کر کہا:

یہ کیسے ممکن ہے کہ آنحضرت ﷺ نے خطبہ حجۃ الوداع میں مسائل اخلاقی تو بیان کیے ہیں، لیکن اس موضوع کی طرف اشارہ بھی نہیں کیا ہے؟ مجھے نہیں معلوم کہ تم صحیح کہہ رہے ہو یا نہیں؟ لیکن تم نے یہ صحیح کہا ہے کہ حضرت ابو مکر اور حضرت عمر نے حضرت علیؓ کو تبریک و تہنیت پیش کی ہے۔ اگر تیرے لئے ممکن ہے تو اس روایت کے مصادر کو نظر کر؟

مصادر روایت مندرجہ میں ہیں:

احمد بن حنبل اپنی مسنده میں، ج ۲۳ اور ص ۱۴۸ پر۔



شہرستانی نے اپنی مشہور زمانہ کتاب ملک و خل میں۔



مناقب خوارزمی، ج ۹۲، ص ۹۲ پر۔



تفسیر کیمی خیر رازی ج ۳، ص ۲۳۶ پر۔



ابن اشیر نے اپنی کتاب انعامیہ کی ج ۲۲۶ ص ۲۲۶ پر۔



تفسیر طبری میں ابن جریر طبری ج ۳، ص ۲۲۸ پر۔



خطیب بغدادی ابو ہریرہ سے نقل کرتے ہوئے ص ۲۳۲ پر۔



غزالی اپنی کتاب سر العالیین کے ص ۹ پر۔



کنجی شافعی نے کفایہ الطالب کے ص ۱۶ پر۔



ابن الجوزی اپنے تذکرہ میں، ص ۱۸ پر۔



## ﴿کل زبان سیفیں ہیں؟﴾

[مرحوم آیت اللہ خمینی قدس سرہ نے اپنی کتاب ارزشمند "الغیر" میں ۱۶۰ اسناد اور اختلاف الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے اہل سنت کے بڑے بزرگ مفسرین اور حفاظتی واقعہ غدیر میں "شیخین" کی تحریک کی گواہی دی ہے] البتہ آپ نے جو اخلاقی مطالب کی طرف اشارہ کیا ہے۔ وہ "خطبہ جمۃ الودع" تھا کہ "غدیر" بلکہ آپ نے روز عرفہ وہ خطبہ ارشاد فرمایا تھا۔ البتہ آپ کے اس خطبہ میں کوئی نئی سفارشات نہ تھیں، بلکہ آپ کی وہ وصایا تھیں کہ جنہیں رسول خدا ﷺ نے مختلف موقعوں اور مناسبات پر ارشاد فرمایا تھا، لیکن روز عرفہ آپ نے ان کی تاکید فرمائی تھی۔

استاد اتم نے جو "داستان غدیر" کو نقل کیا ہے کیا اس کے تمام مصادر سی تھے یا دوسرے مصادر بھی نقل کیے گئے ہیں؟

میرا ہدف فقط داستان غدیر کو نقل کرنا تھا۔ البتہ حدیث اور تفسیر کی مختلف کتابوں میں گونا گوں راویوں سے اس داستان کو نقل کیا گیا ہے۔ لیکن بعض نے پوری تفصیل "Detail" کے ساتھ اس واقعہ کو بیان کیا ہے۔ اور بعض نے فقط ولایت علی علیہ السلام کے اعلان کو بیان کیا ہے۔ ہر کیف اہل سنت کی تمام معتبر کتابوں میں تمام مطالب نقل ہوئے ہیں۔ اور واقعہ غیر حدتو اتریک پہنچا ہے۔ یہاں پر فقط تین مورکی طرف اشارہ کروں گا۔

امام نسائی اپنی کتاب خصائص میں زیدین ارقم سے اس طرح رقم طراز ہیں:

"جب رسول خدا جیو الودع سے فارغ ہو کر مدینہ کی طرف لوٹ رہے تھے، کہ سرہ غدیر خم کے مقام پر آپ نے حکم جاری کیا کہ تمام لوگ درختوں کے نیچے اکٹھے ہو جائیں۔

پھر ان کے درمیان یہ خطبہ ارشاد فرمایا:

میں عقرب ہدایت کی دعوت کو بلیک کھوں گا، اور میں تھارے درمیان دو تھیں کو

## آلہ مولیٰ نے شخص کیون؟

چھوڑے جا رہا ہوں، جو ایک دوسری سے بروگ ہے۔ ایک کتاب خدا (قرآن) اور دوسری میری عترت (آل بیت) ہے۔ پس میں دیکھتا ہوں کہ تم کس طرح ان دونوں سے سلوک کرتے ہو؟ اور یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے، یہاں تک کہ یہ جو شکر پر مجھے آن ملیں گے۔

پھر آپ نے ارشاد فرمایا:

”کہ خداوند میرا مولا ہے اور میں ہر مومن کا مولا ہوں۔ پھر آپ نے حضرت علی علیہ السلام کے ہاتھ کو اپنے ہاتھ میں پکڑا اور فرمایا: جس جس کا میں مولا ہوں، اس کا علی مولا علیہ السلام ہے۔ خداوند! تو اس سے دوستی رکھ جو علی علیہ السلام کو دوست رکھتا ہے۔ اور تو اس سے دشمنی رکھ، جو علی علیہ السلام سے دشمنی رکھتا ہے۔“

ابوالطفیل کا کہنا ہے کہ میں نے زید سے کہا! کیا تو نے رسول مقبول علیہ السلام کے کلام کو خود اپنے کانوں سے سنائے؟ کہنے لگا جی ہاں! میں نے سنائے بلکہ تمام ان انسانوں نے سنائے کہ جو درخخوں کے پیچے آنحضرت علیہ السلام کی گفتگو سننے کے لئے جمع تھے۔ انہوں نے خود اپنی آنکھوں سے پیغمبر کو اعلان ولایت (علی علیہ السلام) کرتے ہوئے دیکھا۔

[حصانص فسانی ص ۱۵۰]

امام احمد بن حبل اپنی مسند میں زید بن ارقم سے اس طرح نقل کرتے ہیں: پیغمبر اکرم علیہ السلام یونہی ”ورہ خم“ کے پاس آئے۔ آپ نے نماز پڑھنے کا سکم دیا، اور آپ نے نماز ظہر کی امامت فرمائی، پھر آپ نے خطبہ ارشاد فرمایا کہ اس وقت ایک چادر درخت پر آؤزیں کر دی گئی کہ جو آنحضرت علیہ السلام کے سر مبارک پر سایہ لگن تھی، تاکہ تدازت آفتاب آپ کے چہرہ مبارک کو زیادہ نقصان نہ پہنچائے۔ آپ نے فرمایا کیا تم نہیں جانتے ہو؟ کیا تم گواہی نہیں دو گے کہ میں ہر مومن کی نسبت اس کے رشتہ

## اُن نون پیش کیں ہیں؟

داروں سے زیادہ لائق اور اولیٰ ہوں؟ سب نے آپ کے سوال پر پل کر کہا، جی ہا!

آپ نے فرمایا: کہ جس کا میں مولا و سردار ہوں علی عینہ اس کے مولا ہیں، بار الہا! تو اس کو دوست رکھ جو علی عینہ کو دوست رکھے اور تو اس سے دشمنی رکھتا ہے۔

[مسند احمد بن حنبل ج ۴، ص ۳۶۲]

طبرانی اپنی مجمع الکبیر میں زید بن ارقم اور حذیفہ غفاری سے نقل کرتا ہے کہ شیخبر نے غدری خم کے روز درختوں کے نیچے اس طرح خطبہ ارشاد فرمایا:

”اے لوگو! میں تم میں سے جلدی خداوند تعالیٰ کی طرف جانے والا ہوں۔ مجھ پر اور تم پر ایک مسکویت و ذمہ داری ہے تم اس سلسلہ میں کیا کہتے ہو؟

لوگوں نے جواب دیا کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے اپنے پروردگار کا پیغام ہم تک پہنچا دیا ہے۔ آپ نے جہاد کی راہ اختیار کی اور ہمیں آپ نے راہ ہدایت دکھائی، خدا آپ کو جزاۓ خیر دے۔“

پھر آنحضرت نے ارشاد فرمایا:

کیا تم گواہی دیتے ہو کہ خدا ایک ہے اور محمد اس کا بندہ اور رسول یعنی پیغمبر ہے، بہشت حق ہے۔ جہنم حق ہے، موت حق ہے۔ اور موت کے بعد دوبارہ انھا حق ہے۔ اور قیامت یقینی آئے گی۔ اس میں کسی قسم کا شک و شبہ نہیں ہے کہ پروردگار عالم روز قیامت تمام لوگوں کو دوبارہ قبروں سے زندہ کرے گا؟

اے لوگو! خداوند تعالیٰ میرا مولا ہے، اور میں موشین کا مولا ہوں اور میں ان کی جانوں پر زیادہ سزا اور ہوں۔ پس جس کا میں مولا ہوں، اس کا یہ علی عینہ مولا ہے۔ بار الہا! تو اس کو دوست رکھ جو علی عینہ کی ولایت کا

آل نوں یعنی حوض کیزیں؟

قالی ہوا اور تو اس سے دشمنی رکھ جو علی علیہ السلام کا دشمن ہے، اور تم مجھے حوض کو شر پر طوگے۔

اے لوگو! میں تم سے جدا ہونے والا ہوں، اور وہ حوض میری دیگاہ کی وسعت سے لے کر میں تک دستی ہوگا۔ جب تم مجھ تک ہٹنی پڑے گے، میں تو تم سے دو گاں بھا اور علیہ السلام چیزوں کے متعلق سوال کروں گا۔ اور میں تم سے پوچھوں گا کہ میرے بعد ان دو (قرآن اور الہ بیت علیہ السلام) سے تم نے کیا سلوک روا رکھا؟ ان دو میں سے ایک ثقل اکبر ہے وہ کتاب خدا ہے کہ جس کی ایک طرف خداوند تعالیٰ سے ملی ہوئی ہے اور دوسری طرف تمہارے ہاتھوں میں ہے۔ پس تم اسی سے تمک رکھنا، تاکہ تم گمراہ نہ ہو جاؤ، اور تمہارا دین کھروی اختیار نہ کر جائے۔

البته ثقل دوم میری اعترت دالل بیت علیہ السلام ہے۔ خداوند تعالیٰ نے مجھے خبر دی ہے کہ یہ دونوں ہرگز ہرگز ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے، یہاں تک کہ یہ حوض کو شر پر مجھے آن ملیں گے۔

استاد! میرے ذہن میں ابھی ایک سوال پیدا ہوا ہے، کہ حضرت علی علیہ السلام جانتے تھے کہ حق آپ کے ساتھ ہے، اور آپ کے کہنے کے مطابق کہ خلافت کے حق دار ووٹوں یا شوریٰ سے نہیں بنتے، بلکہ یہ ایک عہدہ جلیل ہے کہ جس کا رسول خدا علیہ السلام نے مختلف مقامات پر بحکم الہی اعلان کیا تھا، اور آپ نے مختلف موقعوں پر اس کی طرف اشارہ کیا تھا کہ میرا جانشیں علی علیہ السلام ہے تو پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ علی علیہ السلام نے حضرت کی بیعت کیوں کی؟ اور اپنے حق سے دست بردار کیوں ہوئے؟ جب کہ وہ اس پر زیادہ حق رکھتے تھے؟ آپ کی شجاعت و بہادری خاص و عام کی زبان پر تھی۔ آپ کو کسی کا خوف اور رُرنہ تھا۔ پس آپ نے کیوں اپنے حق کا دفاع کیا؟

اکی وقت پیر یہ کی گھنٹی بیج گئی اور اس کا جواب دوسری بحث پر موقوف ہو گیا۔

کتنے ان بولنے پر کیوں؟

## حضرت علیؑ نے اپنے حق کا دفاع کیوں نہ کیا؟

اس روز ہماری بحث ختم ہوئی تو میں گھر چلا گیا اور اس کا سوال میرے ذہن میں گھونٹنے لگا کہ اس نے صحیح کہا کہ ”علیؑ نے اپنے حق کا دفاع کیوں نہ کیا؟ آپ نے ان کی مخالفت کیوں نہ کی۔ آپ نے ذوالقدر حیدری سے ان سے کھلی جنگ کیوں نہ کی؟ آخراً آپ اشجاع شجاعان تھے۔

اور آپ کا خود کہنا ہے کہ:  
”اگر عرب کے لوگ میرے ساتھ جنگ کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوں۔ تو میں اس وقت تک میدان جنگ سے حرکت نہ کروں گا، یہاں تک کہ تمام پر کاری ضرب نہ لگاں گا۔“

سب سے پہلے میں نے حضرت کے کلام سے اپنے سوال کا جواب پایا۔ ہماری بحث کا آغاز بدھ کے روز ۱۹۶۸/۱۸/۱۹۰۱ کو ہوا، احوال پر سی کے بعد پچھلی بحث کو مقدمہ کے طور پر وھرایا گیا اور استاد کے سوال کا جواب دینا شروع کیا اور میں نے کہا:

آپ نے کہا کہ حضرت علیؑ نے اپنے حق کا دفاع کیوں نہ کیا؟ جب کہ وہ خلافت کو اپنا مسلمہ حق سمجھتے تھے، اور آپ کے کہنے کے مطابق، خدا نے آپ کو یہ حق دیا تھا، آپ کوئی نے عطیہ یا بخشش نہ کیا تھا، آپ کے سوال کا جواب عرض خدمت ہے:

اتفاقاً حضرت علیؑ احراق حق سے ہرگز ہرگز دست بردار ہونے کے

لئے تیار نہ تھے۔ آپ آخروز تک اپنے حق کا دفاع کرتے رہے۔ اگر

آپ قیام نہ کرتے تو اس وقت کے سیاست دنوں کی سیاست کی انتہا تک نہ

چکنچت، اور اصل دھاندی کا پتہ نہ چلتا۔

(۱) واضح ہے کہ حضرت علی علیہ السلام ہرگز ریاست طلب نہ تھے، آپ گواں چیز کی فکر نہ تھی کہ ہائے میرے ہاتھ میں حکومت و اقتدار کی زمام کیوں نہ آئی۔ اور میں کری اقتدار پر متنکن کیوں نہ ہوا۔ جب حضرت علی علیہ السلام کے پاس ظاہری خلافت آئی تھی تو آپ نے عبداللہ بن عباس سے فرمایا تھا کہ ”تمہاری یہ حکومت علی علیہ السلام کی پیوندگی ہوئی جوتی کے برابر نہیں ہے علاوہ اس کے کہ اس حکومت و اقتدار کے ذریعے اثبات حق کروں، اور ابطال باطل کر دو۔“ میں حضرت علی علیہ السلام کو حکومت کا لائچ نہ تھا، کہ آپ پر غم و غصہ کی کیفیت طاری ہو جاتی، آپ شور و صداب لند کرتے کہ ہائے میرے حق خلافت پر تم نے غاصبانہ قبضہ جمالیا ہے۔ یہ حق تو میرا ہے؟ ملکہ اس سے آپ گاہب فظیل کتب اسلام اور مسلمانوں کی خدمت کرنا تھا۔ آپ نے اپنی بال بصیرت نگاہوں سے دیکھ لیا تھا کہ اس سے مکتب اسلام کی زیادہ خدمت کی جاسکتی ہے، لہذا آپ نے قیام کیا۔ اگر خدا نخواستہ آپ کے ہدف میں اقتدار کا حصول ہوتا آپ اس کے لئے سر دھڑکی کی بازی لگا دیئے اور اگر حضرت علی علیہ السلام کی نگاہ میں اس خلافت کی کوئی ارزش ہوتی اور آپ کی خواہش ہوتی کہ میں اس کو حاصل کر کے رہوں گا۔ تو پھر کوئی وجہ نہ تھی کہ حضرت علی علیہ السلام خلافت حاصل نہ کر پاتے، اور میں باور نہیں کر سکتا کہ حضرت علی علیہ السلام کی نگاہ میں اس کی کوئی قدر تھی۔ اس لئے حضرت علی علیہ السلام کی نگاہ میں اس اقتدار کی کوئی ارزش نہ تھی۔

(۲) اگر حکومت وقت کی مخالفت کرنا غرض تھی، اور اس کی بیعت نہ کرنا مقصود تھا، تو پھر آپ نے ہر دو کام کیے۔ آپ نے مخالفت کا پرچم بلند کیا اور آپ نے خلیفہ وقت کو علی الاعلان غاصب قرار دیا۔ اور اس وقت عمر بن خطاب ہاتھ میں تازیہ لے کر مخالفین کو دھمکی دے رہے تھے، اور لوگوں کو ڈراؤ دھمکا رہے تھے۔ لیکن اسد اللہ

## اہل زمان نے یقین کیوں دی؟

الفالب علی کل غالب علی علیہ السلام کو کسی کے تازیانے کا ڈر تھا اور نہ ہی آپ را وحی میں قتل ہونے سے ڈرتے تھے۔ لہذا حضرت علی علیہ السلام نے عامانہ خلافت کی کھل کر خلافت کی تھی، کیونکہ یہ خلافت طاقت کے ذریعہ حاصل کی گئی تھی نہ فقط مولا یے کائنات نے خلافت کی، بلکہ مہاجرین و انصار میں سے بڑے بڑے بزرگ صحابہ کرام نے بھی خلافت کی تھی اور وہ خلافت کو حضرت علی علیہ السلام کا حق سمجھتے تھے، اور انہوں نے اس انداز پر ڈٹ کر احتجاج کیا، اور کیا کھلے بندوں خلافت کی۔

استاد! اگر آپ کے لئے ممکن ہو تو ضرور ان اشخاص کے (علی علیہ السلام اور آپ کی اہل بیت علیہ السلام کے علاوہ) نام بتائیے، جنہوں نے اس کی خلافت کی؟





## صحاب رسول نے سقیفہ سازش کی کھل کر مخالفت کی

عباس بن المطلب رضی اللہ عنہ، ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ، عمار یاسر رضی اللہ عنہ، مقداد بن اسود رضی اللہ عنہ، سلمان فارسی رضی اللہ عنہ، حزیمہ بن یمان رضی اللہ عنہ، حذیفہ ذوالشہادتین رضی اللہ عنہ، عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ، ابو قاسم بن تیہان رضی اللہ عنہ، ہل بن حنیف رضی اللہ عنہ اور ان کے بھائی عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ اور ابو ایوب النصاری رضی اللہ عنہ کے علاوہ بڑے بڑے بزرگ اصحاب رسول نے (جن کے ابھی مجھے نام یاد نہیں ہیں) مخالفت کی، البتہ اتنی مقدار میں بڑے بڑے اصحاب اور قریش کے سرداروں کی مخالفت کرنا ہی کافی ہے، کیونکہ ان بزرگواروں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان پاک سے کئی منوقوں پر سن رکھا تھا، کہ آپ نے علی صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے بعد اپنا خلیفہ و جانشیں اور صی قرار دیا ہے۔

ہل بن حنیف تو بڑی پا مردی اور شہامت کے ساتھ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے پاس گئے، جب کہ اس وقت ان کے پاس دو بڑے بڑے اصحاب موجود تھے۔ انہوں نے کہا:

اے گروہ قریش! میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے کانوں سے مسجد میں نا تھا، جب کہ آپ نے حضرت علی صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ کو اپنے ہاتھ میں پکڑ رکھا تھا اور آپ نے ارشاد فرمایا تھا:

”اے لوگو! یہ علی صلی اللہ علیہ وسلم تمہارا امام صلی اللہ علیہ وسلم میری زندگی کے بعد ہے، اور میری زندگی میں ہی میرا صی ہے، اور میری زندگی کے بعد بھی۔ اس نے میرا فرض ادا کیا ہے

## ﴿ اُن بُولنے پر شخص کیوں؟ ﴾

89

اور ہمارے وعدوں کو پورا کرے گا، اور یہ پہلا شخص ہو گا جو حوض کوڑ پر میرے ساتھ مصافحہ کرے گا۔ پس وہ شخص خوش قسمت ہے کہ جس نے علی علیہ السلام کی اطاعت و پیروی کی اور اس سے دوستی کی۔ افسوس ہے اس شخص پر جس نے علی علیہ السلام سے دشمنی مولی، اور اس دشمنی کی وجہ سے وہ ہلاک ہو گا۔“

ابوالیوب انصاری بڑی دلیری اور بہادری سے لوگوں سے کہنے لگے:

”اے بندگان خدا! تم خدا کے قبر و غضب سے ڈرو، اور اپنے رسول کے الی بیت سے دور مرت ہو اور ان کے حق کو پورا کرو جو ان کے پروردگار نے حق دیا ہے۔“

اسی طرح تاریخ کی کتابوں میں موجود ہے کہ سلمان، ابوذر، مقدار، اور عمر رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین میں سے کسی ایک نے خطاب فرمایا، اور انہوں نے بڑی جرأت کا مظاہرہ کرتے ہوئے ولایت علی علیہ السلام کی حمایت کی۔ لیکن یہ تعداد بہت کم تھی۔ حضرت علی علیہ السلام اس کم تعداد سے نہیں چاہتے تھے کہ حکومت وقت کے خلاف قیام کریں۔ لہذا آپ اس مخالفت کی وجہ سے تین ماہ یا چھ ماہ کے لئے خانہ نشین ہو گئے، اور آپ نے اس وقت تک گوشہ نشینی اختیار کئے رکھی جب تک جناب زہراء سلام اللہ علیہا کا جنازہ نہ اٹھا، کیونکہ اس وقت وضعیت تبدیل ہو گئی تھی کہ آپ گھر سے باہر آنے پر مجبور ہو گئے تھے اور آپ نے حکومت کے ساتھ حفظ مصالح اسلام کی خاطر صلح کر لی۔

﴿ امیر المؤمنین علی علیہ السلام کا مخالفت کرنے سے ہدف یہ تھا کہ آپ اس واقعہ کو مسلمانوں کے دارالخلافہ تک محسوس رکنا چاہتے تھے، اور اس کو شہر سے باہر نہ لے جانا چاہتے تھے۔ اگر آپ نے اپنے حق خلافت کا مطالبہ کیا تھا تو اس لئے کہ آپ چاہتے تھے کہ مسلمانوں کی رہبری و حکومت کے لئے راہ پیغیر اسلام کا انتخاب کیا جائے،

## کہاں ہوں یعنی حق کی بنی؟

اور آپ اسلامی حکومت کو رسول خدا علیہ السلام کے عطا کردہ سنہری اصولوں پر چلانے کے خواہش مدت تھے، لیکن جب آپ نے دیکھا کہ مخالفت دار اخلاف سے آگے بڑھ چکی ہے اور مدینۃ النبی ﷺ سے خارج ہو گئی ہے، اور بعض لوگ دین کی خاطر نہیں بلکہ اسلام اور قرآن کی نابودی کے لئے مخالفت کر رہے ہیں، اور آپ نے اپنی عقابی فنگا ہوں سے بھانپ لیا تھا کہ یہ لوگ اسلام کو کمزور کرنے پر تلے ہوئے ہیں، متفقین اور صرتدین اسلام کو فکست دینے کے لئے ہر روز نئے حیلے اور بہانوں کا تانا بانا بن رہے ہیں، جب حضرت نے دیکھا کہ مخالفت کرنے کا کوئی دوسرا بادف نہیں تو آپ شوکت اسلام کا شیرازہ نہ بکھرنے کی وجہ سے اپنے حق مخالفت سے دست بردار ہو گئے۔ الہذا امام مصوصم نے یہ بھی ایشارہ و قربانی دے دی، اور یہ ایشارہ حضرت علی علیہ السلام سے بعدید تھا، بلکہ آپ نے توراہ خدا میں اس سے بڑھ کر قربانیاں دیں۔ حضرت علی علیہ السلام نے دیکھا کہ اگر اس کے بعد بھی آپ نے حکومت کی مخالفت کی تو مرتد اور بے دین لوگ دین اور حکومت اسلامی کی نابودی کے درپے ہیں۔ الہذا آپ نہ صرف اپنے حق سے دست بردار ہو گئے، بلکہ آپ نے شعارات اسلامی کو مضبوط کیا اور آپ اسلام مخالفت قوتوں کے سامنے سیسے پلاٹی ہوئی دیوار کی طرح کھڑے ہو گئے اور آپ نے دشمنان اسلام کی سر کوبی کی۔

استاد اودہ کون لوگ تھے جنہوں نے اپنی خواہشات نسانی کی خاطر علم مخالفت کو بلند کیا؟ مسیلمہ کذاب اور اس کی قوم یمامہ میں، طلیح بن خوبیلہ، قبیلہ بنی عطفان، قبیلہ طی، کنانہ اور دوسرے بہت زیادہ اعرابی جنہوں نے حکومت اسلامی کی کمزوری کو محصور کرتے ہوئے مخالفت کا علم بلند کیا۔ البتہ یہ بات بھی مخفی نہ رہے کہ بعض مومنین میں سے جیسے مالک بن نویرہ اور اس کے قبیلہ نے ابو بکر کے کارندوں کو زکوٰۃ دینے سے انکار کر دیا تھا، کیونکہ ان کے علم میں تھا کہ حضرت علی علیہ السلام حکومت کے مخالف ہیں اور

چونکہ وہ حضرت علی عليه السلام کے طرف دارتھے، لہذا انہوں نے ابو بکر کو زکوٰۃ نہ دی۔ انہوں نے اس لئے زکوٰۃ سے انکار نہ کیا تھا کہ یہ مرتد ہو گئے تھے اور زکوٰۃ دینے کے عقیدہ کے لحاظ سے مکر ہو گئے تھے۔ البتہ بعض تاریخوں میں اس طرح پیش کیا گیا ہے، لیکن اس پر اپنی جگہ بحث کرنے کی ضرورت ہے۔ یہاں مناسب نہیں ہے۔

بہر حال حضرت علی عليه السلام کی نگاہ میں اسلام سے بڑھ کر کوئی چیز عزیز نہ تھی، اس روز آپ نے اسلام کی خاطر حکومت وقت سے مخالفت مولی۔ اور اس کے بعد اسلام اور وطن اسلامی کی خاطر، خود ساختہ حکومت والوں کا ساتھ دیا۔ اور ان کے ساتھ مل کر مرتدین اور مخالفین اسلام جیسے مسیلمہ، طیبہ اور دوسرے قبائل کے ساتھ جنگ لڑی۔ اور آپ نے اس مسلمہ میں خود ادا شاہد فرمایا:

فَلِمَا مَضَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ تَنَازَعَ  
الْمُسْلِمُونَ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ، فَوَاللَّهِ مَا كَانَ يَلْقَى  
فِي رُوعِيٍّ، وَلَا يَخْطُرْنَالِي أَنَّ الْعَرَبَ تَرْجِعَ هَذَا  
إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عَنْ أَهْلِ  
بَيْتِهِ، وَلَا إِنْهُمْ مَنْجُوهُ عَنِّي مِنْ بَعْدِهِ إِنَّمَا رَأَيْتُمْ  
إِلَّا نَشْيَالَ النَّاسَ عَلَىٰ فَلَانِ يَأْبَعُونَهُ، فَامْسَكْتُ  
يَدِي حَتَّىٰ رَأَيْتُ رَاجِعَةَ النَّاسِ قَدْ رَجَعْتُ عَنِ  
الْإِسْلَامِ يَدْعُونَ إِلَيْيِ مَحْقُّ دِينِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ، فَخَشِيتُ أَنْ لَمْ اَنْصُرْ إِلَّا إِسْلَامَ وَأَهْلَهُ  
أَنْ ارْتَأَىٰ فِيهِ ثَلَمَاً أَوْ هَدَمَاً تَكُونُ الْمُصِيْبَةُ بِهِ عَلَىٰ

اعظم من فوت ولا ينكم التى انماهى متاع ايا  
قلائل يزول منها ما كان كما يزول السراب ،  
او كما يتقطع السحاب ، فتهضب فى تلك  
الاحداث حتى زاح الساطل و زهر ، واضممان  
الدين و تنهنه .

متحف الصالحة

جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اس دنیا سے رحلت فرمائے گے، تو آپؐ کے بعد مسلمانوں میں خلافت کے سلسلہ میں اختلاف ہو گیا۔

آپؐ دیکھئے کہ حضرت، اس اسی دین کی حفاظت کی خاطر اپنے حق سے دست بردار ہو گئے، نہ یہ کہ آپ حکومت وقت کے خلاف قیام کرنے کی طاقت نہ رکھتے تھے، اور نہ یہ کہ آپ کے دل میں ان کا تھوڑا اسا بھی خوف تھا۔

ادھر حضرت علی علیہ السلام کے خلاف مختلف قسم کے پروپیگنڈے کرنے میں حکومت کی مشینی متحرک تھی اور حضرت پر سخت فشار تھا۔ اگر آپ اپنے حق (جوق الہی ہے اور آپ کو نہیں سکا) کا مطالبہ کرتے ہیں، تو کہتے ہیں کہ علی علیہ السلام کو حکومت کی حرص ہے، اور اگر خاموشی سے بیٹھ جاتے ہیں تو کہتے ہیں کہ علی علیہ السلام موت سے ڈر گے، لہذا صبر اور خاموشی کے علاوہ کوئی چارہ ہی نہیں ہے۔ آپ نے اپنے خطبہ شققیہ میں "جو نجع البلاغ کے تیسرا خطبہ ہے،" تفصیل سے اس بارے میں لکھتے گوئے:

اما والله لقد تقمصها بن ابي قحافة وانه ليعلم ان  
 محلى منها محل القطب من الرحى ، ينحدر  
 عنى السيل ولا يرقى الى الطير ، فسدلت

”خدا کی قسم! فرزند ابو قافلہ (ابو بکر) نے پیرا، ان خلافت چین لیا، حالانکہ وہ

## اُن نوں سمجھ کیوں؟

میرے بارے میں اچھی طرح جانتا تھا کہ میرا خلافت میں وہی مقام ہے جو چلکی کے اندر، اس کی کلکی کا ہوتا ہے۔ میں وہ کوہ بلند ہوں جس پر سے سیالاب کا پانی گز کر کچھ جاتا ہے، اور مجھ تک پرندہ پر نہیں مار سکتا۔ (اس کے باوجود) میں نے خلافت کے آگے پرده لٹکا دیا، اور اس سے پہلو تھی کری، اور سوچنا شروع کیا کہ اپنے کٹھے ہاتھوں سے حملہ کروں یا اس سے بھیاںک تیرگی پر صبر کروں؟ جس میں سن رسیدہ بالکل ضعیف اور پچھے بوڑھا ہو جاتا ہے۔ اور مومن اس میں جدوجہد کرتا ہوا اپنے پروردگار کے پاس پچھ جاتا ہے۔ مجھے اس اندر پر صبر ہی قرین عقل نظر آیا۔ اہنذا میں نے صبر کیا، حالانکہ آنکھوں میں (غبار و اندوہ کی) خلش تھی، اور حلق میں (غم و رنج کے) پھندے لگے ہوئے تھے۔ میں اپنی سیرات کو لٹتے دیکھ رہا تھا یہاں تک کہ پہلے نے اپنی راہ لی اور اپنے بعد خلافت ابن خطاب کو دے گیا۔ پھر حضرت نے بطور تمثیلِ اعماں کا یہ شعر پڑھا:

”کہاں یہ دن جو ناقہ کے پالان پر کلتا ہے، اور کہاں وہ دن جو حیان برادر  
جاہر کی محبت میں گزرتا تھا؟“

تجھ ہے کہ وہ زندگی میں تو خلافت سے سبکدوش ہو چاہتا تھا، لیکن اپنے مرنے کے بعد اس کی بنیاد و سرے کے لئے استوار کرنا گیا۔ بے شک ان دونوں نے سخت کے ساتھ خلافت کے تھنوں کو آپس میں بانٹ لیا۔ اس نے خلافت کو ایک سخت و در شتمل میں رکھ دیا۔ جس کے چر کے کاری تھے۔ جس کو چھو کر بھی درستی محسوس ہوتی تھی۔ جہاں بات بات شی شکور کھاتا اور پھر عذر کرنا تھا جس کا اس سے سابقہ پڑے وہ ایسا ہے جیسے سرکش اوثی کا سوار کر اگر مہار کھینچتا ہے تو (اس کی منہ زوری سے اس کی ناک کا در میانی حصہ ہی شکافتہ ہو جاتا ہے جس کے بعد مہار دینا یعنی ناممکن ہو جائے گا۔“

بھی ہاں! اسی روز عمر حضرت علی علیہ السلام پر ابو مکر کی بیعت کے لئے دباؤ ڈالتا ہے، لیکن یہاں پر امیر المؤمنین علیہ السلام، عمر کے اصلی ارادہ کو بھانپ پکے تھے۔ آپ نے عمر سے کہا:

”تم نے اس کے دو شیوں اپنا حصہ دو دھکا حاصل کیا، اور آج اس کے کار کے لئے مخت کیری کر اور اس کے کام کو تمام کرتا کہ وہ کل تیرے حوالے خلافت کر جائے۔“ (الامامة والسياسة، ابن قتيبة ج ۱، ص ۱۸)

استاد ایہ جو تم نے کہا ہے کہ عمر بن خطاب نے حضرت علی علیہ السلام پر دباؤ ڈالا، تاکہ آپ حتی طور پر بیعت کریں، یہ تاریخ کہتی ہے یا تم اپنی طرف سے احتال کر رہے ہو؟ میں اس موضوع کو پر زیادہ بحث کرنا نہیں چاہتا، یہ تو کہ تاریخ نے اپنے سینہ میں ضبط کیا ہے کہ مسلمانوں نے الیت رسول ﷺ کو کس طرح مشکلات و مصائب سے دوچار کیا ہے، اور اس قسم کے مطالب جہاں انسان کو پریشان اور متأثر کرتے ہیں، وہاں پر یہ بھی ممکن ہے کہ آپ کے لئے ابھی جلدی ہو، شاید آپ ابھی اس قسم کے مسائل سننے کے متحمل نہ ہوں، معدورت کے ساتھ، اگر آپ مسلمانوں کی تاریخ کو کھوں کر دیکھیں تو آپ پر یہ حقیقت واضح ہو جائے گی کہ اس وقت ان لوگوں نے علی و زہرہؑ پر اس قسم کے ظلم و تم کیے کہ شاید حضرت علی علیہ السلام نے ساری عمر میں اس قسم کے ظلم و تم اور سختی نہ دیکھی ہو جیسے حضرت عمر نے حکم دیا تھا کہ علی علیہ السلام کے گھر پر ہجوم کر دیا جائے۔ اور خانہ ولایت کو نظر آش کر دیا جائے، جو بھی گھر میں موجود ہو اس کو جلا دیا جائے۔ مادہ آ کر الوکر کا بیعت کر رہا، حس بغم کے حکایات اس وقت، سما، پھنسنے کا، اٹھا رہا،

فاطمه زهراء سلام اللہ علیہا جو گھر موجود تھیں جواب دیتی ہیں:

”یہاں تک کہ علی عذر اور فاطمہ بھی اگر خانہ میں موجود ہوں۔“

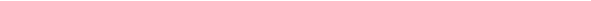
الامانة والسياسة ابن قتيبة جم، جزء

تاریخ کو چھوڑ دیجئے، خود حضرت علی علیہ السلام نے اس امر کے متعلق تصریح بیان کی ہے۔ معاویہ کے نام کے جواب میں اس طرح لکھتے ہیں:

وَقَلَتْ أَنِي كَنْتْ أَقَادَ كَمَا يَقَادُ الْحَمْلَ  
الْمَخْشُوشَ حَتَّى ابَايْعَ، وَلِعُمْرِ اللَّهِ لَقَدْ ارْدَتْ أَنْ  
تَدْمِ فَمَدْ حَتَّ، وَانْ تَفْضِحَ فَافْتَضِحَتْ وَمَاعْلَى  
السَّمْلَمِ مِنْ غَضَاضَةٍ فِي أَنْ يَكُونَ مَظْنُونًا مَا لَهُ  
بِكُنْ شَاكِرًا فِي دِيَهِ وَالْمُرْتَابًا بِقِيمَتِهِ۔

شرح البلاغہ۔ کتاب ۱۲۸

جی ہاں حضرت علی علیہ السلام تاریخ اسلام کے ایسے عظیم بطل جلیل ہیں کہ جن کی شجاعت کی مانند تاریخ نے کسی اور کوئی نہ دیکھا، جب کہ آپ اپنی مظلومیت اور حاکم وقت کے جلال و شرکت کی خلافت کا ائمہار فرمادے ہیں۔ آپ بیعت کے لئے مسجد میں خود چل کر نہیں جاتے۔ آپ کو بیزور طاقت بیعت کرنے پر مجبور کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایسی حالت میں حضرت علی علیہ السلام خانہ لشین ہو جاتے ہیں، اور آپ ان کی مخالف و مجالس میں ہرگز شرکت نہیں کرتے۔ تا وقٹیکہ آپ نے اسلام کی لئے خطرہ محوس کر لیا۔ تو اس روز حیدر کراچی پھر میدان میں آ جاتے ہیں۔ اور آپ کا قیام فقط دین خدا کی خدمت تھا۔ اس وقت حضرت علی علیہ السلام پیچیدہ اور علمی مشکلات کا حل پیش کر رہے ہیں کہ جن کی خلفاء میں سکت نہ تھی۔ آپ لوگوں کو جواب دے رہے ہیں، آپ نے اپنے آپ کو حرم مقدس اسلام کے لئے آمادہ کر لیا۔ حضرت علی علیہ السلام قرآن کا دفاع کر رہے ہیں۔ لوگوں کو احکام الہی کی تعلیم دے رہے ہیں۔ اور آپ پیغام اسلام کو دنیا تک پہنچا رہے ہیں۔ آپ حدیث کی صحیح طریقہ اور فتح و مصادر اصلی پر مدد و نیں کر رہے ہیں، اور آپ قرآن کی جمع بندی اور تفسیر فرمادی ہیں۔

۹۷ 

اگر لوگ ان روایات کو جان بوجھ کر چھوڑ رہے ہیں یا تجھاں عارفانہ کر رہے ہیں کہ جو روایات رسول خدا ﷺ کی ولایت علی اور ان کی جائشی کے لئے ارشاد فرمائی تھیں۔ لیکن علم و دانش علی علیہ السلام سے چشم پوشی تو نہیں کر سکتے۔ لہذا لوگ آپؐ کی خدمت میں حاضر ہوتے اور منبرِ سلوانی کے قاری سے اپنے مسائل پوچھتے اور خلافاءؓ بھی اسی طریق سے حضرت علی علیہ السلام سے احساس خطرناک رہتے تھے۔ کیونکہ علی علیہ السلام فتاویٰ دین اور قضاوات کرنے میں مشغول تھے۔ اور آپ کا سیاست سے کوئی سروکار نہ تھا، اور یہی وجہ ہے کہ حضرت عمرؓ نے حضرت علی علیہ السلام کے سامنے کئی مرتبہ اپنی بے بضاعتی اور کرم علیؓ کا اعلان کیا ہے۔

لَوْلَا عَلَيْ لَهَلْكَ عُمَرْ

”آج اگر علی علیؑ نہ ہوتے عمر ہلاک ہو جاتا۔“

کئی دفعہ مسجد میں اعلان کیا گیا کہ:

لايفتي احدكم في المسجد وعلى حاضر.

”تم میں سے کوئی بھی مسجد میں فتویٰ مت دے جب حضرت علی علیہ السلام

حاضر ہوں۔

استاد! اگر تمہارے لئے ممکن ہو تو ایک دوسرا دیباں کیجیے کہ خلفاء نے حضرت

علیٰ قیام سے مراجحت کیا ہو؟





## لَوْلَا عَلَيْ لَهَلَكَ عُمَرُ

ایک حاملہ عورت کو حضرت عمر کی پھری میں پیش کیا گیا کہ اس نے زنا کا اقرار کیا تھا۔ حضرت عمر نے فوراً اسے سنگ ساری کا حکم دیا۔ سپاہی اس پر سنگ ساری کرنے کے لئے لے جا رہے تھے کہ راستے میں حضرت علی علیہ السلام نے دیکھا کہ اس عورت کو سپاہی لے جا رہے ہیں۔

حضرت علی علیہ السلام نے حکم دیا کہ اسے واپس لے چلیں، جب وہ حضرت عمر کے پاس پہنچ گئے آپ نے عمر سے پوچھا کہ تیرے پاس کون سی اس کے خلاف دلیل قاطع ہے کہ اس کے شکم میں جہین ہے؟ تم ایسا ملت کرو، اس جہین کو اذیت مت رو اور اس سے تم ڈرو؟

حضرت عمر نے کہا:

الاتفاق ایسا ہو گیا ہے!

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا: کیا تم نے خن رسول مقبول علیہ السلام کو نہیں سنایا کہ آپ نے فرمایا:

”اگر کوئی شکنہ و خوف سے اعتراض کرے، اس پر حد جاری نہیں ہو سکتی، اسی طرح اگر کوئی زندان میں، یا تدید و حکمی کے ذریعہ یا مارپیٹ کی وجہ سے اعتراض کر لے تو اس کا یہ اعتراف ارش جہیں رکھتا۔ اس وقت حضرت عمر نے کہا:

عَحْدَ النَّسَاءِ إِنْ تَلَدِنْ مِثْلَ عَلَىٰ مِنْ أَسْى

## آل نویں سے پیش کیئی ہیں

طالب، لولا علی لھلک عمر۔

[منافت خوارزی ص ۴۸، ریاض النظر، ج ۲ ص ۱۹۶ دخایر العقی ص

۸۰ مطالب السنبلوں، ص ۱۳ اربعین فخر رازی ص ۴۶]

”دینا کی عورتیں علی علیہ السلام جیسا عظیم انسان پیدا کرنے سے عاجز ہیں، اگر آج علی علیہ السلام ہوتے تو عمر بلاک ہو جاتا۔“

دوسرے مقام پر اس کی مانند بیان کیا گیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام اس وقت داخل ہوتے ہیں، کہ جس وقت ایک حاملہ عورت کو سنگساری کے لئے لے جایا جا رہا تھا۔  
حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ واقعہ کیا ہے؟

وہ عورت مخاطب ہو کر کہتی ہے کہ یا علی علیہ السلام مجھے سنگ ساری کے لئے لے جا رہے ہیں۔ حضرت علی علیہ السلام نے عمر کی طرف رُخ کر کے کہا اس عورت کے لئے سنگساری کا حکم تم نے کیوں دیا ہے؟ اگر تمہیں اس پر طاقت حاصل ہے تو وہ اس کے شکم میں ہے اس پر تو ہرگز طاقت نہیں رکھتا۔ عمر نے کہا ”ہر وہ شخص جو مجھ سے زیادہ فتیہ اور سمجھدار ہے وہ علی علیہ السلام ہے“ اس جملہ کی تین بار تکرار کی۔ ”حضرت علی علیہ السلام نے حکم دیا کہ اس عورت کو اس وقت تک زندان میں رکھا جائے جس وقت تک یہ بچہ جنم نہیں لے لیتا۔ پھر اس کے بعد اس کو سنگسار کر دیا جائے۔“

اریاض النظر محب الدین طبری، ج ۲، ص ۱۹۶ دخایر العقی ص ۸۱

حافظ کنجی، ۱۱۰۵

آپ ملاحظہ کریں کہ یہاں پر سنگساری کا حکم دیا جا چکا تھا، کیونکہ اس نے خود بغیر کسی شکنہ اور دباؤ کے اعتراف گناہ کیا تھا، لیکن چونکہ وہ حاملہ تھی، اس لئے حضرت علی علیہ السلام نے حکم دیا تھا کہ اتنے عرصہ تک سبیر کیا جائے جب تک اس کا بچہ دنیا میں نہ آ جائے۔

دو قریش کے افراد ایک عورت کے پاس آتے ہیں اور اس کے پاس سود بیان امانت کے طور پر رکھ دیتے ہیں کہ ہم میں سے کسی ایک کو پیسے نہ دیں، یہاں تک کہ ہم دونوں اکٹھے باہم نہ آ جائیں۔

ایک سال گزر گیا۔ ان میں سے ایک شخص اس عورت کے پاس آیا اور کہتا ہے کہ میرا دوست فوت ہو گیا ہے۔ ہماری امانت تو مجھے دے دے۔ اس عورت نے پیسے دینے سے انکار کر دیا، یہاں تک کہ وہ دوسرا شخص نہ آئے۔ اس شخص نے اس عورت کے لئے پریشانی پیدا کر دی اور اپنی زوجہ کوئی دفعہ اس کے پاس بھیجا، یہاں تک کہ وہ عورت امانت دینے پر مجبور ہو گئی۔

ایک سال اور گزر گیا کہ دوسرا شخص اس عورت کے پاس آیا اور امانت طلب کی۔

اس عورت نے اس سے کہا کہ تیرا دوست میرے پاس آیا تھا اور اس نے دعا کیا تھا کہ تو دنیا سے چل بسائے، میں نے سارے پیسے اسے واپس کر دیئے۔

اس مرد نے حضرت عمر کے پاس شکایت کی۔ حضرت عمر نے اس عورت سے کہا کہ اے عورت! تو ڈاہن ہے لہذا اس کو پیسے واپس پلٹا۔

عورت کہنے لگی کہ تجھے خدا کی قسم میرا فیصلہ تم نہ کرو۔ مجھے علی علیہ السلام بن ابی طالب علیہ السلام کے حوالہ کر دو، کہ وہ ہمارے درمیان فیصلہ کریں۔

حضرت عمر نے ان دونوں کو حضرت علی علیہ السلام کے پاس بھیج دیا۔ حضرت علی علیہ السلام سمجھ گئے کہ یہ دونوں افراد عورت کو فریب دے رہے ہیں۔ آپ نے اس مرد کی طرف رخ کرتے ہوئے کہا کیا تم نے امانت رکھتے وقت یہ نہ کہا تھا کہ ہم دونوں کو اکٹھے امانت واپس کرنا تم نے شرط لگائی تھی کہ ہم میں سے کسی ایک کو امانت نہ دینا۔ ابھی تک

﴿اَلْزَوْلَ سَيِّضَ كَبِيْلَ؟﴾

101

کچھ نہیں بگڑا! تمہارے پیسے میرے پاس ہیں، جاؤ اپنے دوسرے دوست کو لے آؤ۔ تاکہ تم دونوں کو اکٹھے پیسے والپس کیے جائیں۔ وہ شخص گیا پھر واپس نہ آیا، جب حضرت علی علیہ السلام کے فیصلے کا عمر کو پتہ چلا تو اس نے کہا:

”اللَّهُمَّ مَحْمَّ فَرَزَّ نَدَابُ طَالِبٍ كَيْ بَعْدَ زَمَدَهُ شَرَكَهُ۔“

[اریاض لنظرۃ، ج ۲، ص ۱۹۷۔ تذکرہ سیوط ابن الجوزی، ص ۸۷۔ ذخائر العقی

ص ۸۰۔ مناقب الخوارزمی، ص ۶۰۔ کتاب الاذکیاء ابن الجوزی، ص ۱۸]

ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ عمر بن خطاب کی مشکل مسائل میں گرفتار تھے کہ ان سے چھٹکارے کے لئے کوئی راہ نہیں نکل رہی تھی۔ حضرت عمر نے اصحاب پیغمبر ﷺ کو حجج کیا اور ان کے سامنے اپنی مشکلات کو بیان کیا اور کہنے لگے۔ میں آپ سے مشورہ چاہتا ہوں کہ ان مشکلات سے چھٹکارا پانے کا طریقہ کیا ہے؟ سب کہنے لگے کہ آپ ہم سے زیادہ بحکم دار اور مسائل میں وارد ہیں، لوگ تو آپ کی طرف رجوع کرتے ہیں، ہم کیا کہہ سکتے ہیں؟ حضرت عمر ناراض ہو کر کہنے لگے کہ خدا کے خوف سے ڈرو اور میرے سوال کا صحیح جواب دو۔ سب نے اس کے جواب میں کہا یا امیر المؤمنین ہم اس سوال کا جواب اور اس مشکل کا حل نہیں جانتے۔ اس مطلب کی گروہ کشائی کے لئے ہمارے پاس کوئی حل نہیں ہے۔

حضرت عمر کہتے ہیں! خدا کی قسم ایک شخص ہے جو مشکلات کو حل کرنا جانتا ہے۔ اس کی طرف اسی وقت جاؤ تاکہ وہ مشکلات علمی کا حل پیش کرے۔ کہنے لگے۔ کیا تمہاری اس شخص سے مراد فرزند ابو طالب علیہ السلام ہے؟

حضرت عمر کہتے ہیں: جی ہاں، خدا کی قسم اس کی خدمت میں چلتے ہیں، کیونکہ کسی ماں نے بھی اس جیسا پتہ پیدا نہیں کیا؟ انہوں اس کی طرف چلیں۔

## لَوَّا عَلَىٰ لَهْلَكَ عُشَّمَانَ

حافظ عاصی نے اپنی کتاب زین الحقی میں ابو بکر محمد بن اسحاق سے قل کیا ہے کہ ایک شخص حضرت عثمان کے پاس آیا "اس وقت حضرت عثمان خلیفہ تھے" اور حضرت عثمان کے اروگر لوگوں کا جم غیر تھا۔ اس شخص نے کہا کہ خلیفہ اتم کہتے ہو کر اس طرح آگ عارض ہو گی اور قبر میں اس سے عذاب ہو گا۔ میں ابھی آپ کے سامنے آتش پر ہاتھ رکھتا ہوں، مجھے اس کی حرارت و پیش چھو بھی نہیں سکتی، چہ جائے کہ وہ آتش جلا دے؟

عثمان اس کا جواب نہ دے سکے تو ایک شخص کو علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی تلاش میں بھیجا کہ وہ امیر المؤمنین کو لے کر خلیفہ کے پاس آئے۔ جب حضرت علی علیہ السلام لوگوں کے ہمراہ تشریف لے آئے تو حضرت عثمان نے اس شخص سے کہا کہ اپنا سوال دوبارہ دہراوے، اس شخص نے دوبارہ اپنا سوال دہرا�ا اور عثمان نے حضرت علی علیہ السلام سے درخواست کی کہ

”یا بائیسون! آپ اس کا جواب دیجئے۔“

حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ مجھے ایک سنگ اور آتش روشن کرنے والا پھر دیجئے۔ سائل اور دوسرے حاضرین پریشان ہو گئے کہ حضرت علی نے آتش زنہ اور سنگ کو طلب کیا ہے،

حضرت علی علیہ السلام نے ان دونوں کو آپس میں مارا اور اس سے آگ روشن ہو گئی۔

پھر آپ نے ان دونوں کو علیحدہ کر دیا اور اس شخص سے کہنے لگے، کہ اپنے ہاتھ کو اس سنگ سے گزارو، کیا تمہیں آگ کی حرارت محسوس ہوتی ہے؟

وہ شخص کہنے لگا: نہیں! پھر آپ نے فرمایا کہ اپنے ہاتھ کو اس آتش کے اوپر سے گزارو کہ اب تمہیں آگ کی، حرارت محسوس ہوتی ہے یا نہیں؟ وہ شخص نہہوت ہو گیا اور اس کے چہرے پر بخالت و شرمندی کے آثار ظاہر ہو گئے۔ اس وقت حضرت عثمان نے کہا:

لَوْلَا عَلَى الْهَلَكَ عُثْمَانَ -

”کہاگر آج یہی نہ ہوتے تو عثمان ہلاک ہو جاتا۔“

[ نقل بہ کتاب الغدیر، ج ۸ ص ۲۱۴ ]



## پناہ بہ خدا، کہ جس جگہ پر میں تو ہوں اور تم نہ ہو

ابوسعید خدری کا بیان ہے کہ ہم عمر بن خطاب کے ہمراہ حج کے لئے خانہ خدا گئے، حضرت عمر طواف کر رہے تھے کہ عمر نے ”حجر اسود“ کی طرف رخ کر کے کہا میں جاتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے کہ جس کا کوئی فائدہ اور نقصان نہیں ہے، نہ تمہرے کوئی فائدہ حاصل کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی تو کسی کو نقصان پہنچا سکتا ہے، اگر میں رسول اللہ ﷺ کو چھوٹتے ہوئے نہ دیکھتا تو میں ہرگز تیرے بوسے نہ لیتا، پھر انہوں نے اس کو چوہا۔

حضرت علیؑ بن ابی طالب علیہ السلام اس وقت طواف میں مشغول تھے، انہوں نے عمر سے کہا: اے عمر! یہ سُنگ نقصان بھی پہنچتا ہے اور نفع بھی۔

خداوند تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَإِذَا خَلَقْنَاكَ مِنْ بَزْنَىٰ آدَمَ مِنْ ظُهُورِ هُنْ دُرِّيَّهُمْ  
وَأَشَهَّهُمْ۔

”اس روز کو یاد کرو، جب تیرے پرور دگار نے پشت نی آدم سے اس کی ذریت سے لیا اور ان سے اپنی گواہی لی کہ کیا میں تمہارا پرور دگار نہیں ہوں؟“

[سورہ اعراف آیت ۱۷۲]

تمام کہنے لگے جی ہاں! ہم تیری خداوندی کی گواہی دیتے ہیں، پس روز قیامت کہنا کہ ہم اس واقعہ سے پہنچتے۔ جب انہوں نے اقرار کیا کہ وہ ہمارا پرور دگار اور

خدا ہے، اور یہ سارے اس کے بندے ہیں۔ اس اقرار کو ایک کاغذ پر لکھ دیا گیا، اور اس اقرار نامہ کو جر اسود میں لٹکا دیا گیا، اور یہ سنگ اسی طرح قیامت کے روز دو آنکھوں، دو لبوں اور زبان سے اٹھایا جائے گا، اور وہ لوگ جنہوں نے اس وعدہ کو پورا کیا ہو گا اور اس کے پچے بندے ہوں گے۔ یہ ان کی صداقت کی گواہی دے گا کہ انہوں نے واقعہ ای وعدہ کو پورا کیا ہے، پس یہ سنگ قرآن کی نظر میں آمیں خدا ہے۔ عمر کہنے لگا: خداوند! مجھے اس سر زمین پر نہ رکھنا جہاں علی ابن طالب نہ ہو، اور بعض کتابوں میں ذکر ہوا ہے کہ عمر نے کہا:

کہ خداوند! مجھے اس قوم کے درمیان نہ رکھ جہاں علی علیہ السلام اُن کے درمیان نہ ہو۔

## لَوْلَا عَلَىٰ لَهَلْكَ عُمَرُ

حضرت عمر ایک ایسی عورت کو سنگسار کرنا چاہتے تھے کہ جس کا پچھے چھ ماہ کا تھا۔

حضرت علی علیہ السلام نے حضرت عمر سے کہا کہ خدا تعالیٰ کا فرمان ہے:  
وَحَمْلَهُ وَفَصَالَهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا۔

”کاس کا حاملہ ہونا اور ووودھ پلانے کا عرصہ ۳۰ ماہ ہے۔“

اور پھر ارشاد ہوتا ہے۔

وفصالة فی عَمَّین۔

”پس فصال دو سال ہوئے“ اور ووودھ پلانے کا عرصہ دو سال کا ہوا۔ عمر

نے اس عورت کو رہا کر دیا اور کہا:

لَوْلَا عَلَىٰ لَهَلْكَ عُمَرُ۔

”کہاگر آج علی علیہ السلام ہوتے تو عمر ہلاک ہو جاتا۔“

[مستدرک حاکم: ج ۱ ص ۴۵۷]

اور ابن الجوزی نے روایت کی ہے کہ حضرت عمر کہتے ہیں:

”خداوند تعالیٰ مجھے اس وقت زندہ نہ رکھے جب علی علیہ السلام سے میری کوئی

مشکل حل نہ ہو جائے۔“

[جامع الكبير سیوطی ج ۳، ص ۳۵۔ ارشاد الساری قسطلانی ج ۳، ص ۱۹۵]

سیرہ عمر ابن الجوزی ص ۱۰۶ شرح نبیع البلاگہ ابن ابی الحدید ج ۳، ص

۱۲۲ (۲) سینن الکبیری، ج ۷، ص ۴۴۲، ریاض النظرہ ج ۲، ص ۱۹۴۔ تفسیر

فخر رازی ج ۷، ص ۴۸۴، مذاق خوارزمی، ص ۵۷۔ در الشور سیوطی ج ۱، ص

۲۸۸۔ کنز العمال ج ۳، ص ۹۶، ذخائر العقیی، ص ۸۲، کفایہ الکنجی، ص ۱۰۰]

## شخص فتنہ کو دوست رکھتا ہے اور حق سے متفہ ہے

حدیفہ بن بیمان، عمر بن خطاب کے پاس آیا۔

حضرت عمر نے اس سے پوچھا کہ اے فرزند بیمان! تم نے کیسے صحیح کی؟

حدیفہ کہتا ہے کہ خدا کی قسم میں نے صحیح اس حال میں کی کہ مجھے حق سے نفرت ہے اور فتنہ سے مجھے دوستی ہے اور جو چیز میں نے نہیں دیکھی اس کی گواہی دینے کو، اور بغیر وضو کے "صلوٰۃ" بجالانے کو، اور میں زینا پر وہ چیز رکھتا ہوں جو کہ خدا آسمان پر نہیں رکھتا۔ حضرت عمر غصہ سے سرخ ہو گئے۔ اسے رہا کر دیا لیکن عمر نے اپنے دل میں ارادہ کر لیا تھا کہ حدیفہ کو اس کا حراچ کھاؤں گا۔ کہ اس نے اس طرح کی گفتگو کیوں کی ہے۔ مگر اپنی کسی مجبوری کی وجہ سے اسی غیض و غضب کی حالت میں عمر حضرت علی علیہ السلام کا پاس پہنچتے ہیں۔

حضرت علی علیہ السلام نے ان کی آنکھوں میں غصہ کو دیکھ لیا تھا اور آپ نے کہا:

اے عمر! تجھے کیا ہو گیا ہے؟

حضرت عمر کہتے ہیں کہ میں نے حدیفہ سے پوچھا تم نے صحیح کیسے کی؟ کہنے لگا کہ اس حالت میں جب کہ مجھے حق سے نفرت ہے۔

حضرت علی علیہ السلام فرمائے گے اس نے صحیح کہا ہے، کہ موت حق ہے اور وہ موت کو پسند نہیں کرتا، اور وہ اس سے خوش نہیں ہوتا۔

حضرت عمر کہنے لگے: یا علی علیہ السلام اس کا کہنا ہے کہ وہ فتنہ سے خوش ہوتا ہے۔

﴿اَنْ شَوَّانْ مِنْ شَوَّشْ كِبُولْ؟﴾ 110

حضرت علی علیہ السلام کہنے لگے، اسی طرح ہی ہے! وہ مال والے سے خوش ہوتا ہے اور خدا تعالیٰ کا ارشاد پا کر بھی ہے۔

## سہیل سکھنہ

61-۸ ”کہ تمہارے اموال واولاد فتنہ۔“

عمر کہنے لگے یا علی! اس کا کہنا ہے کہ میں اس چیز کی گواہی دیتا پسند کرنا ہوں کہ جس کو میں نے نہیں دیکھا!

حضرت علی علیہ السلام کہتے ہیں وہ خدا کی وحدانیت کی گواہی دیتا ہے، موت کی، مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے کی، قیامت کی، جنت و دوزخ کی، پلی صراط کی اس نے کسی ایک بھی نہیں دیکھا حضرت عمر کہنے لگا کہ اس نے بغیر وضو کے صلوٰۃ کا دعویٰ کیا ہے۔

پھر عمر کہنے لگے کہ یا ابا الحسن! اس نے ایک تو بڑی بد کلامی کی ہے کہ میں زمین میں وہ چیز رکھتا ہوں جب کہ خدا آسمان میں نہیں رکھتا۔

حضرت علی علیہ السلام نے کہا اس نے صحیح کہا ہے کہ وہ یہوی رکھتا ہے، اس کے پچھے ہیں جب کہ خداوند تعالیٰ کی ذات ان چیزوں سے منزہ ہے۔

”حضرت عمر نے کہا اگر آج علی علیہ السلام نہ ہوتے عمر ہلاک ہو جاتا۔“

[حافظ کنجی اپنی کفایت میں ص ۹۶، ابن الصیاغ مالکی، اپنی فصول المہمہ

میں ص ۱۸ پر شبلانجی اپنی نور الابصار کے ص ۷۹ پر]



## اپنی نادانیوں کو سنت سے دور کرو

ایک عورت کو حضرت عمر کے پاس لایا گیا جس نے عدت کے دوران ہی دوسرے شخص سے شادی کر لی تھی عمر نے اس عورت سے مہر لے کر بیت المال میں جمع کروادیا، اور ان دونوں کو جدا کر دیا، اور حضرت عمر نے حکم کر دیا کہ یہ دونوں ہرگز اکٹھے نہ ہوں اور ان دونوں کو دو تھے مارے گئے، اور ان پر عقاب کیا گیا۔

حضرت علی علیٰ علیہ السلام نے ان سے کہا کہ جس طرح تم نے حکم صادر کیا، شریعت اسلامیہ میں اس طرح اس کا حکم نہیں ہے، کیونکہ وہ مرد جاہل اور نادان تھا، اس کو مسئلہ کا علم نہیں تھا، لہذا یہ کام نادانی کی وجہ سے اس سے سرزد ہوا ہے، یہ سزا اور دوڑھوں کا مقام نہیں ہے، البتہ ان دونوں کو جدا کر دیا جائے، اور یہ عورت پہلے شوہر کی عدت پوری کرے، اور پھر دوسرے کی عدت کو پورا کرے، چونکہ اس دوسرے شخص نے اس سے ہم بستری کی ہے لہذا میر اس کی طرف پلٹا دو، عمر نے حمد و شکایت الہی بجا لانے کے بعد لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے کہا۔

”اے لوگو! اپنی جہاں توں اور نادانیوں کو سنت رسول ﷺ سے دور کرو۔“

اسنن الکبری بیہقی ج ۷، ص ۴۴۱، ریاض النظرہ ج ۲ ص ۱۹۶، ذخائر العقبی

ص ۸۱ تذکرة البسط و ۸۷، مناقب خوارزمی ص ۵۷

میرے گواہ بنا کیے ہر نے ایک بہت بڑا اشتباہ کیا کہ ایک مسلمان کا حق میر اس کی عورت سے لے کر بیت المال میں جمع کروادیا اور ان کو سرزدی، اور ان پر تازیانے

آل نویں یعنی کیوں ہیں؟

برسائے، میں اعتراف کرتا ہوں کہ اصل منبع و مصدر سنت رسول ﷺ ہے، اور اس حکم کو علی علیہ السلام سے دریافت کیا ہے۔ جب عمر بن خطاب خلیفہ بنے تو یہودی علماء کا گروہ ان کے پاس آیا اور انہوں نے کہا اے عمر! آپ چونکہ محمد ﷺ کے بعد لوگوں کے ولی امر ہیں، ہم آپ سے کچھ سوال کرنا چاہتے ہیں۔

اگر آپ نے جواب دے دیے تو ہم سمجھیں گے کہ اسلام اور محمد ﷺ حق پر ہیں اور اگر آپ ولی امر مسلمین جواب نہ دے سکتے تو ہم یہ سمجھنے پر مجبور ہوں گے کہ اسلام باطل پر استوار ہے اور محمد ﷺ پیغمبر نہیں ہیں!

عمر کہتے ہیں: جو تمہارے جی میں آتا ہے وہ پوچھو۔

کہنے لگے: ہمیں بتائیے کہ آمان کے نالے اور چاہیاں کہاں ہیں؟

ہمیں بتائیے کہ وہ کون سی قبرتھی جو اپنے مردے کو لے کر چل پڑی؟

ہمیں بتائیے کہ وہ کون سی چیز تھی جو اپنی قوم کو ڈارا تھی جب کہ وہ نہ جنوں میں سے تھی اور نہ ہی انسانوں میں۔ ہمیں یہ بتائیے کہ وہ کون تھی اپنی چیزیں میں جو زمین پر تو چلتی ہیں، البتہ وہ کسی رحم سے پیدا نہیں ہوتی؟

راوی کا بیان ہے کہ حضرت عمر رکو پکڑ کر بیٹھ گئے اور کہنے لگے:

عمر کے لئے یہ عیب نہیں ہے کہ اگر کوئی اس سے سوال پوچھئے اور وہ نہ جانتا ہو

تو کہہ دے کہ میں نہیں جانتا ہوں۔

یہودی کہنے لگے، پس ہم گواہی دیتے ہیں کہ اسلام حق پر نہیں ہے اور محمد ﷺ

پیغمبر نہیں ہیں!

حضرت سلمان فارسی یہ چلہ سن کر فوڑا گئے اور ان یہودی علماء سے کہتے

ہیں کہ ذرا حوصلہ کرو، اتنی جلدی حکم اور فیصلہ کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ میں ابھی حقیقی

## حضرت اُن دونے بیان کیوں ہیں؟

جانشین رسول ﷺ کو لاتا ہوں۔ فوراً سلمان فیضی علی ہیں ابی طالب علیہ السلام کے گھر کی طرف روانہ ہوئے۔ جلدی سے مشکل کشائے کے گھر پہنچے اور کہتے ہیں یا علی علیہ السلام کی داد و فریاد پہنچو۔ یا علی علیہ السلام! اسلام کی سلامتی کا مسئلہ ہے یہودی علماء خلیفہ کا مذاق اڑا رہے ہیں۔ حضرت علی علیہ السلام سلمان فیضی سے واقعہ پوچھتے ہیں کہ ہوا کیا ہے؟ سلمان فیضی نے سارا ماجرا بیان کر دیا۔ حضرت علی علیہ السلام اس حالت میں مجلس میں وارد ہوتے ہیں جب کہ آپ کے دو شیعی مبارک پر رسول اللہ ﷺ کی عباقری فوراً عمر الحنفی ہیں، اور حضرت علی علیہ السلام کو ان یہودیوں کے سامنے مشاتتے ہیں اور کہتے ہیں:

”یا ابا الحسن علی علیہ السلام! آپ میری ہر مشکل کو حل کرتے ہیں۔“

علی علیہ السلام نے اطمینان قلب سے یہودیوں کی طرف رُخ انور کر کے کہتے ہیں کہ ”جو تم چاہتے ہو مجھ سے پوچھو لو کیونکہ پیغمبر ﷺ نے مجھے ہزار باب کی تعلیم دی ہے، اور ہر باب علم سے ہزار باب دوسرا پیدا ہوا ہے، (جیسی علی علیہ السلام کو پیغمبر ﷺ نے دس لاکھ باب کی تعلیم دی ہے)

انہوں نے نے دوبارہ ان سوالوں کو دہرایا۔

حضرت علی علیہ السلام کے جواب میں کہتے ہیں میں تمہارے سوالوں کے جواب دینے کے ساتھ ایک شرط لگاؤں گا، اور وہ یہ ہے کہ اگر میں تمہارے سوالوں کا جواب تمہاری تورات کے مطابق دوں، تو پھر تم حلقہ اسلام میں داخل ہو جانا۔ کہنے لگے میں قول ہے۔

مشکل کشائے علیہ السلام کے دریا یہا تے ہوئے فرمانے لگے کہ آسمانوں کے تالے خدا کے ساتھ شرک ہے، جب کوئی صریح یا عورت مشرک ہوں تو ان کے اعمال میں کوئی بھی عمل اور پنیں جاتا، البتہ آسمانوں کی چاپی خدا کی وحدانیت اور محمد مصطفیٰ ﷺ کی

آل نبیل یا نبیلین؟

رسالت کی گواہی دینا ہے۔

حضرت علی علیہ السلام کے اس جواب پر یہودی ایک دوسرے کی طرف بگاہ کر کے کہنے لگے علی علیہ السلام درست کہہ رہے ہے ہے۔۔

وہ قبر جو اپنے صاحب کو لے کر چل پڑی، وہ اس مجھلی کا شکم ہے کہ جس کے شکم میں حضرت یونس علیہ السلام تھے، اور وہ مجھلی ساتھ دریاؤں کو پار کر گئی، جب کہ حضرت یونس علیہ السلام اس کے شکم میں تھے ”وہ چیز جس نے اپنی قوم کو ڈرایا، نہ وہ جن تھی اور نہ ہی انسان، وہ چیز تھی کہ جس نے اپنی قوم کی دوسری چیزوں سے کہا:

یا ایہا النتمل ادخلوا مسکنکم لا يحطم منکم سلیمان

و حنوده و هم لا يشعرون۔ [سورہ نمل آیت ۱۸]

”اے چیزوں! اپنے بلوں میں داخل ہو جاؤ، تاکہ سلیمان علیہ السلام اور ان کا لشکر تمہیں کہیں پکل نہ دے، جب کہ ان کے شعور میں نہ ہو۔“

”البته وہ پانچ چیزوں جو زمین پر چلتی ہیں اور کسی بھی رحم میں نہیں رہیں وہ یہ ہیں۔ آدم، ہوا، شتر صاح، گوشنہد ابراہیم علیہ السلام اور عصا موسیٰ علیہ السلام کہ جب وہ سانپ بن جانا تھا تو وہ زمین پر چلے گئا تھا۔“

منبر سلوانی کے خطیب، وارث علم نبی علیہ السلام حضرت علی علیہ السلام کے جواب پر یہودی شرائط کے مطابق حلقہ اسلام میں داخل ہو گئے، اور ان کی زبان پر ”شہادتین“ جاری ہو گئیں۔ اور انہیوں نے اس حقیقت کا اعتراف کیا کہ:

”علی تمام امت سے علم و افضل ہیں۔“

الكتاب الوانس ابو اسحاق شعلبي ص ۱۲۳۲

اس طرح کی بہت زیادہ داشتائیں ہیں کہ حضرت عمر کے زمانہ میں اتفاق ہوا کہ

## آل نبیوں پر بیش کیا؟

ان علماء یہود و نصاریٰ نے ان سے سوال پوچھئے، خلیفہ مجدد کا ذکار ہو گئے۔ ان تمام موارد کا ذکر کتب میں موجود ہے علی این ابی طالب علیہ السلام و قرآن اور حضرت محمد ﷺ کے دفاع کے لئے لئے اٹھ کھڑے ہوتے، اور ان کو جواب سے قانع کرتے اور اس سے اکثر لوگ مسلمان ہو جاتے۔ اور یہ داستانیں مختلف کتابوں میں ذکر ہوئی ہیں۔ فعلہ ہم انہی پر اکتفاء کرتے ہیں۔



jabir.abbas@yahoo.com

## پانچواں مناظرہ

## تو پھر علیٰ جا نشین رسول کیسے بنے؟

آج ہماری بحث شروع ہونے سے پہلے استاد مچھلی بحث پر گفتگو کرتے ہوئے کہنے لگے کہ جو تم نے حضرت علی علیہ السلام کے علم و دانش اور حکمت کے متعلق نقش کیا ہے کیا اس پر شیعہ و کی ہر دو نے اتفاق کیا ہے؟ کہ کیا کوئی بھی حضرت علی علیہ السلام کے عالم ہونے کا منکر نہیں؟ بہر کیف آپ کا علم و دانش میں زیادہ ہوا اس امر کا باعث نہیں بنتا کہ آپ خلیفہ ہوں، اور دوسرے آپ کی پیروی کریں، کیا تم نے یہ نہیں کہا کہ ہر مشکل کے وقت خلفاء آپ کی طرف رجوع کرتے تھے، اور حضرت عمر نے کئی مقامات پر گواہی دی ہے کہ علی علیہ السلام بہت بڑے دانش مند تھے، اور وہ آپ سے مدد طلب کرتے تھے۔ کیا حکومت اسلامی کو ہر قسم کے گزندے سے بچانے کے لئے بھی کافی نہیں ہے؟ کیا ضروری ہے کہ ایک خلیفہ اور مسلمانوں کے حاکم کے لئے تمام احکام و مسائل کا جاننا ضروری ہو؟ وہ چاہئے تھے کہ ادارہ و حکومت کو احسن طریقے سے چلایا جائے، اور اس کام کے لئے عمر کو کامیابی و کامرانی بھی ہوئی۔ البتہ آپ کا علی علیہ السلام کے علم و دانش کو بیان کرنا، اس سے آپ کی نصیلت اور بزرگی تو سمجھی جاسکتی ہے، لیکن یہ دلیل نہیں بنتی کہ آپ خلافت و حکومت اسلامی کے چلانے کے بھی زیادہ حق دار تھے؟

میں نے جواب دیتے ہوئے کہا۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کی قیضیت فقط علم و دانش کے میدان میں مختصر نہیں ہے، بلکہ آپ کو تمام صفات اور کمالات

## جزء اول یعنی فصل بولہ 2

انسانی پر دوسروں پر برتری حاصل ہے، وہ نہ فقط علم میں بلکہ شجاعت، زہد و تقویٰ، پارسائی و درع، خیرخواہی، سخاوت غیرت، اور ایثار و خیرہ میں گویا، کہ آپ تمام صفات بر جستہ الہی کا نمونہ تھے، اور آپ کو ان کمالات انسانی میں دوسروں سے برتری حاصل تھی۔ پروردگار عالم نے آپ میں وہ خوبیاں رکھی تھیں کہ جو دوسرے لوگوں میں وہ موجود نہ تھیں۔ وہ ایسی عظیم ہستی ہیں کہ جس کی حقیقت کو خدا اور اس کے رسول کے علاوہ کوئی شناخت نہیں کر سکتا۔

دوسری بات یہ ہے کہ جب یہ روز روشن کی طرح واضح ہو گیا کہ حضرت علیؑ ایک ایسے عظیم انسان ہیں کہ جن میں تمام کمالات، اخلاق اور صفات انسانی درجہ کمال تک پائی جاتی ہیں، اور آپ کو تمام امیم مسلمہ پر برتری حاصل ہے۔ آپ امورِ حملہ اور سیاست کے میدان میں دوسروں کی نسبت یہ طویل رکھتے تھے آپ علم رسول ﷺ کے وارث تھے۔ آپ شہر علم پیغمبر ﷺ کے باب تھے۔ آپ اپنے بھائی اور رسول خدا ﷺ کے چشم کا نور تھے، آپ کا پیغمبر اسلام ﷺ نے کئی مقامات پر تعارف کروایا تھا کہ ”لوگو! یہ علی علیہ السلام میرے بعد وحی، خلیفہ اور جانشین ہے“ آپ کے خلیفہ رسول ہونے پر نصوص وارد ہوئی ہیں، کیا ان صفات و کمالات انسانی کے اعلیٰ درجہ پر فائز ہونے والے انسان کو آپ جانشینِ مسند رسول ﷺ سے جدار کسکتے ہیں؟ ہرگز نہیں! تیسرا بات یہ ہے کہ عقل سليم کا اٹل فیصلہ ہے کہ جس انسان کو دوسروں سے ہر میدان میں برتری حاصل ہو، اور خصوصاً طور پر علمی میدان میں اس کا کوئی ٹانی نہ ہو تو پھر اس کو لوگوں پر حکومت و ولایت کا حق ہے، کہ وہ حکومت اسلامی کی زمام پکڑے اور میں نور انسان کی رہبری و رہنمائی کرے۔

میں تو یہاں تک کہتا ہوں کہ اگر حضرت علی علیہ السلام کی ولایت پر رسول اللہ ﷺ



کی نص موجودہ بھی ہوتی ”کہ آپ حضرت علی علیہ السلام کو پانی جانشی کے لئے مقرر نہ بھی کرتے“ تو پھر بھی اس عہدہ جلیلہ کے منصب کیلئے علم علی علیہ السلام کافی تھا کہ بزرگان قوم اور بڑے بڑے صحابہ کرام اٹھتے اور حکومت کی زمام علی علیہ السلام کے ہاتھ میں دے دیتے۔ کیونکہ خدا خود قرآن میں فرمara ہے:

قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون۔

”اے نبی کہہ دو، کہ کیا عالم اور جاہل میں ابہر ہو سکتے ہیں؟“

[سورہ زمر آیت ۹]

چوتھی بات یہ ہے کہ قرآن کریم کی نص موجود ہے کہ جو شخص اپنے علم سے لوگوں کی زیادہ راہنمائی کرے، لوگوں کو حق کی شناخت کروائے اور ان کو جہالت کی وادیوں سے ہر نکالے تو پھر وہ زیادہ مستحق ہے کہ لوگ اس کی اطاعت و پیروی کریں، تاکہ وہ لوگوں کی ہدایت و راہنمائی کر سکے۔ جیسے کہ خداوند تعالیٰ کا ارشاد قرآن مجید میں موجود ہے۔

اَفْمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ اَنْ يَتَبَعَ اَمْنَ لَا يَهْدِي اَلَا اَنْ

يَهْدِي فَمَا لَكُمْ كِيفَ تَحْكُمُونَ۔

پس ضروری ہے کہ لوگ آستانہ علیٰ پر بھیکیں اور آپ کی اتباع و پیروی کریں، نہ کہ اس کے دروازے پر دستک دیں جو علم و دانش کا داعیے دار تو ہے لیکن اس کو حکم ”کلالہ“ کا بھی پتہ نہ ہو۔

یا لوگ اس سے ”وْلَكَهْدَةَ وَابَا“ کا معنی پوچھیں اور اس کو ”ابا“ کے معنی کا علم نہ ہو۔

[استن دار می، ج ۲ ص ۳۶، تفسیر ابن حجر طبری ج ۶، ص ۳۰، جامع الکبر سیوطی ج ۶، ص ۲۰، تفسیر ابن کثیر ج ۱، ص ۲۶]

ان کتابوں اور حدیث کی دوسری کتابوں میں نقل ہوا کہ جب ابو بکر سے ”کلالہ“ کے متعلق پوچھا گیا کہ تمہاری اس کے متعلق نظر کیا ہے؟ تو نہوں نے کہا میں اپنی رائے سے کہوں گا، اگر صحیح ہوئی تو خدا کی طرف سے ہوگی اور اگر غلط ہوئی تو یہ

﴿اُن رُّوْلَنْ سَيِّضَ كَيْلَ؟﴾

میرا استباہ ہو گا، اور شیطان کی طرف سے ہو گا، خدا اور اس کے رسول ﷺ اس سے بیزار ہیں۔

کیا مسلمانوں کے خلیفہ کی نادانی احکام اور آیات قرآن کے متعلق اس طرح ہونے چاہئے، کیا وہ لوگوں کے مسئلے حل کرے گا؟  
یادہ یہ کہے کہ:

”خدا جو پرائی کوئی مشکل نازل نہ کرے جب علی ﷺ ہم میں موجود ہوں۔ لوگ عمر سے زیادہ فقیر ہیں چونکہ اہل بیت علیہم السلام نے رسول خدا ﷺ سے علم حاصل کیا ہے، گویا کہ ان آئندہ اہل بیت اطہار ﷺ نے خدا سے علم حاصل کیا اور ان کو تمام امور زندگی اور مسائل علمی پر بیرونی حاصل ہے اور یہ اللہ کی مقرب ہستیاں دلیل وہاں کی زبان میں گفتگو کرتی ہیں اور تاریخ اس حقیقت کی گواہ ہے کہ یہ عالم و دنیا تھے۔ ان کو دین و استدلال اور علم و عمل پر سب سے فویقیت حاصل ہے، اور حکم عقل کے مطابق اس دولت مقدسہ کی اتباع و پیروی لازمی ہے۔

حضرت علی ﷺ شہر علم رسول ﷺ کا باپ ہیں، کس میں جو اس ہے کہ وہ اس کی طرح ہو؟

حضرت علی ﷺ کتاب و سنت میں سب سے زیادہ عالم ہیں، اور اس حقیقت آشکارا کا تمام اصحاب اور بزرگان قوم نے اعتراف کیا ہے، کیا ایسے شخص کو خانہ نہیں ہونے پر مجبور کیا جائے؟ اور دوسرے لوگوں کو جن کا علم نہایت ہی کم ہے۔ اور جنہوں نے وقتاً فوتاً اپنی کم علمی کا اطہار کیا ہے، ان کو لوگوں پر مسلط کر دیا جائے اور وہ لوگوں پر حکومت کریں؟

کون عقل مند اس فیصلہ کو قبول کرے گا؟

آل زبول سے پیش کیوں ہیں؟

آپ اس کو چھوڑ یئے خود حضرت نے کھلا اعتراف کیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام میں بہتر فیصلہ اور قضاوت کرتے ہیں۔

احلیۃ الاولیا ج ۱، ص ۲۵ طبقات ابن سعد ص ۴۵۹، ۳۶۱، ۴۶۰، ۴۰۹ اور ۸۶۰ استیعاب ج ۴ ص ۳۸ تاریخ ابن عساکر ج ۲، ص ۳۲۵ البریاض المنظرہ ج ۲، ص ۱۹۸ اور ۲۴۴ تاریخ الخلافاء سیوطی ص ۱۱۵

ابو بکر سے سوال کیا کہ، وفا کہتہ وبا، ”سے ”رب“ کے معنی کیا ہیں؟  
تو اس نے جواب دیا کہ یہ ہے آسمان مجھ پر سکینہ کرے اور زمین کو مجھ سے ہٹالیا جائے۔ کہ خدا کی کتاب کے متعلق ایک چیز ہے اور اس سے مجھے اطلاع نہ ہو۔

تفسیر قرطبی ج ۱ ص ۲۹، کشاف ز مہشری ج ۳، ص ۲۰۲، دارال منتشر  
تفسیر ابن کثیر ج ۱، ص ۱۰ سیوطی ج ۱ ص ۴۷

یعنی حضرت عمر نے فقط حضرت علی علیہ السلام کا اعتراف نہیں کیا ہے بلکہ انہوں نے آپ کے حکومت چلانے اور فیصلہ کرنے کے انداز و روشن کا بھی اعتراف کیا ہے۔  
وہاں پر ایک مرد بھی موجود تھا کہ جو عمر کو کہتا جب کہ فیصلہ اور قضاوت تم سے بہتر کرتا ہے تو پھر تم کس لئے لوگوں پر حاکم و قاضی مقرر ہو گئے ہو؟  
کیا کوئی ایسا بھی شخص ہے کہ جو جانتا ہو اور کوئی ایسا بھی شخص ہے جو نہ چانتا ہو کہ یہ دونوں مساوی نہیں ہیں؟

پانچویں بات یہ ہے کہ ہم ایک مرتبہ عام حکومتوں کے متعلق بحث کرتے ہیں اور ایک دفعہ خلافت پیغمبر ﷺ اور حکومت الہی کے متعلق بحث کرتے ہیں تو یہاں پر ہر کوئی قائم مقام پیغمبر ﷺ نہیں بن سکتا۔ یعنی طور پر علم و دانش کے لحاظ سے قائم مقام پیغمبر ﷺ کو لوگوں پر فوقيت حاصل ہو، تاکہ وہ مشکل وقت میں سنبھالاوے سکے، اور واقعہ پیغمبرگی کری پر بیٹھا ہوا چھا ہو، کیونکہ یہ بہت بڑا عہدہ ہے، اس میں کسی قسم کا متعلق

## اہل رسول نے یقین کیوں ہے؟

وعیب نہیں ہونا چاہئے۔ اگر کوئی خود ہی مقام رسول ﷺ پر بیٹھ جائے، کیا موردا طمیناً ہے کہ وہ لوگوں کی مشکلات کو دور کر سکے گا، ان کو کتاب و سنت کے متعلق جواب دے سکے گا؟ کیونکہ حضرت علی علیہ السلام ہر وقت ان کی مجلس میں حاضر ہونے سے قاصر ہیں کہ آپ لوگوں کے سوالوں کا جواب دیں، اور حضرت علی علیہ السلام لوگوں کی مشکلات کو حل کر سکیں۔ اور اسلام کو خطرات سے نکال سکیں۔۔۔؟

چھٹی بات یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کی بالاترین فضیلت اور رسولوں پر برتری کی ولیل وہی مولا علی علیہ السلام کا عالم و دانش ہے، میرا عقیدہ ہے کہ لامتناہی سرچشمہ علم الہی سے جتنا نیض حاصل کرلو یہ کبھی خشک نہ ہوگا، کیونکہ یہ شیع اصلی سے متصل ہے، اور تمام امت کا حضرت علی علیہ السلام کی اس عظمت اور برتری پر اجماع ہے، اس ہی قدر کو سب اعلم و افضل سمجھتے ہیں۔ تو پھر حضرت علی علیہ السلام سے بڑھ کر خلافت کا سر اور کون ہو سکتا ہے؟ یہ روایت اہل سنت کی کتابوں میں مختلف طریقہ سے وارد ہوئی ہے جب کہ حضرت رسول خدا ﷺ، علی علیہ السلام کو اپنا وارث و جانشین سمجھتے تھے۔ حضرت علی علیہ السلام پوچھتے ہیں کہ یا رسول اللہ ﷺ! میں آپ سے کون سی وراثت پاؤں گا؟ آپ ارشاد فرماتے ہیں کہ

سماورث الانبیاء من قتلی۔

”وہ چیز مجھ سے پہلے انبیاء نے ارث حاصل کیا۔“

حضرت علیؑ پوچھتے ہیں کہ آپؑ سے پہلے انبیاء نے کیا ارث حاصل کیا۔ آپ ارشاد فرماتے ہیں کہ

کتاب اللہ و سنته نیبهم۔

”اللہ کی کتاب اور انبیاء کی سنت۔“

## آل نوں سے پوچش کیوں؟

[حاکم مستدرک نے ج، ۳، ص ۲۲۶ میں جب اس حدیث کو نقل کیا، تو اس نے وضاحت کی کہ اس میں اختلاف نہیں ہے کہ چچا کا بیٹہ اپنے چچا زاد سے وراثت نہیں پاتا ہے، اور اس میں اجماع اصحاب موجود ہے کہ علیؑ نے یہ غیر سے علم وراثت میں حاصل کیا ہے، اور اس کے علاوہ اس وراثت میں کوئی شریک نہیں ہے]

اسی وجہ سے تھن علیؑ درست اور صحیح ہے کہ آپ فرماتے ہیں کہ  
والله انی لا خوه و ولیه و ان عمه و وارث علمہ،  
فمن احق بہ منی۔

”خدا کی قسم میں رسول اللہ ﷺ کا بھائی، ولی، پچچا کا بیٹا، اور اس کے علم کا  
وارث ہوں، میں وہ کون ہے جو مجھ سے زیادہ اس کا سر اور اولاد تھا ہو۔“

[خصوصیں نسبائی، ص ۱۸۔ مستدرک حاکم، ج ۳، ص ۱۲۶]  
ساقوں میں بات یہ ہے کہ آپ کے علم و فضل اور خلافت کے حق دار ہونے پر  
معروف مشہور اہل علم حضرات کے درمیان حدیث متواری دلالت کرتی ہے کہ

اندا مدینۃ العلم و علی بابا۔

”میں علم کا شہر ہوں اور علیؑ اس کا دروازہ ہیں۔“

یہ حدیث رسول ﷺ کی اعلیٰت کی بزرگ ترین دلیل ہے اور حضرت علیؑ تمام لوگوں سے زیادہ دانا تھے، اور یہ حضرت علیؑ کی پیروی اور اتباع پر واضح و روشن دلیل ہے، جب کہ دوسرے لوگ اس سے محروم ہیں اور رسول ﷺ کی مشہور حدیث کے اصل متن میں یہ بھی ذکر ہوا ہے کہ

فمن اراد المدینۃ فلیأتھا من بابا۔

”میں جو شخص بھی شہر میں داخل ہونا چاہتا ہے، تو اسے چاہیے کہ وہ علم کے شہر کے دروازہ سے ہو کر آئے۔“

یعنی مجھ تک پہنچنے کے لئے علی ﷺ کا وسیلہ ضروری ہے، پس جو شخص چاہتا ہے کہ وہ مجھ تک رسائی حاصل کرے، اس کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنا وسیلہ حضرت علی ﷺ کو قرار دے۔ رسول خدا ﷺ دوسرے مقام پر دوسرے لفظوں میں حضرت علی ﷺ کی عظمت و منزلت بیان فرماتے ہیں۔

ان مدینۃ العلم وانت بانها۔ کذب من زعم انه  
يدخل المدینۃ بغير الناب، قال الله عزوجل:  
واتوا السیوت من ابوابها۔

”میں علم کا شہر ہوں اور تو اس کا دروازہ ہے، اور وہ شخص جھوٹ بولتا ہے کہ جو شہر میں بغیر دروازہ کے داخل ہونے کا گمان کرتا ہے، کیونکہ ارشاد اللہ ہے کہ تم گھروں میں دروازوں سے داخل ہو۔“

اس روایت کوئی طریقے سے بڑے بڑے اصحاب نے من جملہ ابی عباس<sup>رض</sup>، خدیفہ<sup>رض</sup>، سعید بن جبیر<sup>رض</sup> اور جابر بن عبد اللہ<sup>رض</sup> سے نقش کیا ہے اور اہل سنت کی معتبر کتابوں میں سو موروں سے بیان کیا گیا ہے۔ اور اس حدیث میں کسی قسم کا شک و شبہ ہی نہیں ہے۔  
اس حدیث کو جن شخصیات نے کئی بار ذکر کیا ہے، من جملہ ایک احمد بن حنبل ہیں کہ جو اپنی کتاب مناقب میں، حاکم نے متدرک میں، ترمذی نے جامع الصیحع ترمذی میں، طبری نے تہذیب الٹار میں، طبرانی نے مجمع الکبیر میں، خطیب بغدادی نے شارع بغدادی میں، ذہنی نے تذکرہ میں، ابن اثیر نے اسد الغابہ میں، ابن جوزی نے تذکرہ میں، کنجی شافعی نے کفایہ میں، پیغمبیری نے مجمع الزوائد میں، ابن حجر عسقلانی نے تہذیب التہذیب میں اور سان اگریز ان میں، ابن الصافی مالکی نے فضول المهمہ میں، جلال الدین سیوطی نے جامع الصغیر میں اور کئی دوسری کتابوں میں۔

آن ہوں نے شخصیں ہیں کے آن ہوں نے شخصیں ہیں کے

آٹھویں دلیل حضرت علی علیہ السلام کے اعلیٰ علم ہونے اور حکومت کے مستحق ہونے کی پیغمبر اسلام ﷺ کی وہ زیادہ احادیث ہیں کہ جو ہم تک مختلف مضمائیں سے پہنچی ہیں، رسول خدا ﷺ نے تاکید کی ہے کہ لوگوں میں سے عالم کو تقدیم حاصل ہے اور اسی طرح اعلیٰ کو دوسرے تمام لوگوں پر برتری حاصل ہے۔

اور روایت میں موجود ہے کہ آپ نے فرمایا:

من دعا الناس الى نفسه وفيهم من هو اعلم منه،  
لهم ينظر الله اليه يوم القيمة۔

ا دوسری روایت میں بڑی شدت اور سختی سے بیان کیا گیا ہے کہ آپ تھے فرمایا جو شخص بھی مسلمانوں پر حکومت کرے، اس کو چاہئے کہ وہ دیکھے کہ لوگوں میں سے کوئی اس سے افضل و برتر موجود ہے تو پھر اس نے خدا اور رسول اور مسلمانوں سے خیانت کی ہے ا

”جس نے لوگوں کو اپنی طرف دعوت دی، جب کہ لوگوں میں اس سے اعلیٰ لوگ موجود ہیں تو خداوند تعالیٰ روز قیامت اس کی طرف ہرگز نہیں دیکھے گا۔“

سچ بخاری ج ۹، ص ۸۰، میں ایک اور روایت بیان کی گئی ہے، کہ ”باب ما يكره من الحرص على الامارة“ میں نقل ہوا کہ

مامن وال يلى رعية من المسلمين فيموت وهو غاش لهم الاحرم الله عليه الحنة۔

”دکسی بھی حاکم و دوای نے مسلمانوں کے گروہ پر حکم نہیں کیا، علاوہ اس کے اس نے ان سے خیانت کی، اور وہ اس حالت میں مر جاتا ہے، تو خداوند تعالیٰ نے اس کے لئے بہشت کو حرام قرار دیا ہے۔“

اتفاق کی بات ہے، کہ حضرت علی علیہ السلام کو تمام اصحاب "شیخین" سمیت اور رسول خدا علیہ السلام کے اکابر و اولیاء پر علم و دانش میں برتری حاصل تھی، آپ تمام سے علم اور دانش مندرج تھے، یہاں تک کہ حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ:

علی اعلم الناس بالسنة۔

(استیعاب، ج ۳، ص ۴، در حاشیہ اصحاب ریاض النظر ج ۲ ص ۱۴۳، میناقب

خوارزمی ص ۴، صواعق المحرق، ص ۲۰، تاریخ الخلفاء ص ۱۱۵)

حضرت علی علیہ السلام بڑے لوگوں سے شیخبری علیہ السلام کی سنت میں علم تھے۔

قرآن مجید کے بہت بڑے بزرگ مفسر ابن عباس رضی اللہ عنہ کا کہنا ہے کہ

واللہ لقد اعطی علی بن ابی طالب تسعہ

اعشار العلیم، وللہ لقد شارکم فی العشر

العاشر۔

(استیعاب ج ۳ ص ۴، ریاض النظر ج ۲، ص ۱۹۴، مطالب السیوول ص ۱۳)

"خدا کی قسم حضرت علی علیہ السلام کو علم و دانش کے دس حصوں میں سے نو

حصے اور چھ قسم کیے گئے، اور خدا کی قسم وہ باقی دویں حصے میں بھی،

تمہارے ساتھ شریک ہیں۔"

بڑے بڑے اکابر و بزرگ اصحاب نے وقاً و فتاً اس حقیقت کا واضح اقرار کیا

ہے، جیسے ابن مسعود رضی اللہ عنہ، ابو سید خدری رضی اللہ عنہ، اور عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ وغیرہ۔

اس سے بڑھ کر یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کا غلظیط ترین و ممکن بھی حضرت علی علیہ السلام

کے فضائل سے انکار نہیں کر سکتا۔ حضرت علی علیہ السلام کے دشمن معاویہ کو جب پتہ جلا کہ

حضرت علی علیہ السلام شہید ہو گئے ہیں۔ وہ معاویہ جس کے جسم میں خون کی جگہ خاندان

شیخبری علیہ السلام کی دشمنی گردش کرتی تھی۔ وہ بھی اس کوہ علم اور بیانازہ نور کی حقیقت سے

اٹکارنہ کر سکا، اور کہنے لگا:

”ابو طالب علیہ السلام کے بیٹے کی وفات کے ساتھ ہی علم ختم ہو گیا۔“

نویں ولیل سورہ بقرہ کی آیت ۲۲۷ ہے کہ جب بنی اسرائیل نے اپنے پیغمبر پر اعتراض کیا کہ ہم پر طالوت کو حاکم کیوں بنایا گیا ہے؟ تو آنحضرت ﷺ نے ان کے جواب میں اولاً یہ کہا کہ وہ سمجھ جائیں کہ میں نے حاکم کو معین نہیں کیا، بلکہ پروردگار عالم نے ان کو معین کیا ہے، تاکہ ان پر واضح ہو جائے کہ حاکم اور ولی مسلمین خدا کی طرف سے معین کیا گیا ہے۔

ثانیاً ان کو معلوم ہو جائے کہ اسے ان پر برتری و فضیلت حاصل ہے، کیونکہ ان میں علم زیادہ پایا جاتا تھا، اور اسی طرح شجاعت وغیرہ کا درجہ دوسروں کی نسبت زیادہ تھا۔ لہذا ان کے ان کمالات کی وجہ سے خدا نے تم پر اس کو مسلط نہیں کیا ہے۔

وَقَالَ لِهِمْ نَبِيُّهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ

مَلَكًا قَالُوا إِنِّي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَيْنَا وَنَحْنُ أَحْقَ

بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يَوْتِ سُعَةُ مِنَ الْمَالِ، قَالَ أَنَّ اللَّهَ

اَصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ سُبْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْحَسْبِ

وَاللَّهُ يُوْتِي مِنْكُمْ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلَيْهِ۔

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ انہوں نے طالوت علیہ السلام پر اعتراض کیا کہ ان کے پاس روپے پیسے زیادہ نہیں ہیں۔ وہ مثلاً اجتماعی شخصیت نہیں رکھتے، پس وہ ہم پر حکومت کرنے کا استحقاق نہیں رکھتے۔ پیغمبر ﷺ نے ان کے جواب میں کہا کہ خداوند تعالیٰ کا اس کو دوسرا لوگوں پر فضیلت و برتری دینا اور ان کو تم پر حاکم قائم کرنا اس کی فقط وجہ یہی ہے کہ خدا نے ان کو علم و شجاعت فراؤں اعلاء کی ہے، پس طالوت کے حاکم ہونے کی اغلب ولیل ان کا علم تھا، اور اس کمال کی وجہ سے انہیں لوگوں پر حاکم مقرر کیا گیا۔

## آلہ نبیوں نے بخش کیا ہے؟

اور یہ بہترین اسلوب ہے، کیونکہ جس کے پاس کمال علم ہو گا وہ دوسروں کی نسبت امورِ مملکت کو حسن طریقے سے چلا سکتا ہے۔ وہ معاشرے کے مسائل و مشکلات اور مصائب و مفاسد سے زیادہ آگاہ ہو گا، اور لوگوں کی مشکلات کو بہتر انداز میں حل کر سکے گا، لہذا جامد اس کے علم و فضل سے رو بہ ترقی ہو گا، اور معاشرہ ترقی و خوشحالی کی راہ پر گامزد ہو گا، اور نہ اس کی مانند جس شخص کے پاس علم و فضل تو نہیں ہے، اور لوگوں پر طاقت اور تکوar کے بل ہوتے پر حکومت کرے۔ اصلاح خدا حاکم کو متعین کرے نہ کروگ، یہ کیا بات ہوئی کہ چند لوگ اکٹھے ہے جائیں اور ایک کو اپنا حاکم منتخب کر لیں، اور اس کے بعد لوگوں سے زور کے ساتھ بیعت لیں، علم و فضل نام کی جیزاں کے پاس نہ ہو، اور بعد میں اسلام کیلئے باعث نہ دامت ہوں؟ استاد ایں نہیں چاہتا تھا کہ تہارے کلام کو قطع کروں، کیونکہ تم اچھے مطالب کو پیش کر رہے ہو، البتہ ایک جملہ کی طرف جو تم نے اشارہ کیا ہے، اس کی طرف میرا ایک اعتراض ہے۔ آپ کی گفتگو کا اشارہ سقیفہ کی طرف ہے، لیکن سقیفہ بنی ساعدہ کے اجتماع میں مہاجرین و انصار کے بڑے بڑے بزرگ موجود تھے، اور ان سب نے ابو بکر کو خلیفہ چننا۔ ہماری بحث حضرت ابو بکر کی افضیلیت و اعلیٰت کے بارے میں نہیں ہے کہ وہ ایک دانش و پیش والے شخص تھے۔ البته چند خصائص میں ان کو دوسروں پر برتری حاصل تھی۔ من جملہ وہ سب سے پہلے ایمان لائے اور وہ یار غار تھے۔ شاید اس کے علاوہ بھی آپ کے اندر ممال ہوں، جن سے سقیفہ کا حباب آگاہ ہوں، جن کی وجہ سے وہ دوسروں کی نسبت اس خلافت کے زیادہ مستحق و سرز اوار ہوں اور یہ بھی بعید نہیں ہے کہ اگر علی عدیل یا اس اجتماع میں شرکت کرتے تو آپ مسخر ٹھہر تے، اس کا کیا علم؟

استاد کے اعتراض کے ساتھ تھی کلاس کی گھنٹی نجی گئی اور ہماری آج کی بحث تمام ہوئی ہے اور اس بحث کو اگلی میٹنگ پر موقوف کر دیا گیا۔

## سیفیہ میں کیا ہوا؟

میں نے اس موضوع پر کاملاً تیاری کر کی تھی، اور میں نے اس موضوع سخن پر قیام کئی کتابوں کا مطالعہ کیا ہوا اور خصوصی طور پر مرحوم امی مرضون اللہ تعالیٰ علیہ کی شہرہ آفاقی کتاب ”الغیری“ کا اس موضوع پر تفصیلی مطالعہ کر کا تھا اور میں نے خداوند تعالیٰ پر بھروسہ کرتے ہوئے مجہود آل مجہودی مرد سے بحث کا اس طرح آغاز کیا:

اپ کا ابھی اعتراض باقی تھا، اور آپ نے اپنے اعتراض میں چند نکات کی طرف اشارہ کیا ہے، کہ ان میں ہر کتنے پر بحث کرنے کی ضرورت ہے، اور ہر ایک کا جدا گانہ مطلب ہے، میں جملہ ان میں سے فضائل حضرت ابو بکر و رسول پر خلافت میں ان کا مقدم ہونا۔ اور رسول کو شوریٰ کا منتخب کرنا، ابو بکر کو خلافت کے لئے منتخب کرنا، اور دوسری بات یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام سیفیہ میں موجود تھے و گرنہ ممکن تھا کہ ان کا انتخاب کیا جاتا؟

چہلی بات تو یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام اگر سیفیہ میں موجود تھے تو وہ کہاں تھے؟ کیا آپ کو معلوم ہے کہ حضرت علی علیہ السلام اس وقت کہاں مصروف تھے؟ رسول ﷺ کی رحلت کو کتنے گھنٹے ہوئے تھے کہ انہوں نے سیفیہ میں اجتماع کر دیا؟

ایک کامل و اکمل انسان کا جنازہ بغیر غسل و کفن کے پڑا ہوا تھا؟ ایک عظیم انسان کے جنازے کو کفن دین نہ کیا گیا تھا۔

کس طرح ان اصحاب رسول ﷺ نے رسول ﷺ کے جنازہ کو خالی جھوٹ اور

## آل زبول سے پیغام کیا ہے؟

سقیفہ میں جمع ہو گئے؟ کیا جنازہ رسول ﷺ کا دفن کرنا ضروری تھا یا سقیفہ میں اقتدار کی کرسی پر بر امانت ہونے کے لئے اجتماع کرنا ضروری تھا؟ کیا رسول ﷺ کا ان کے دلوں میں یہی احترام تھا؟ یا ان کے اہداف میں فقط حصول اقتدار تھا؟

کیا حضرت علی علیہ السلام جیسے عظیم انسان کے لئے یہ ممکن تھا کہ وہ اپنے بھائی، پچھا کے بیٹے، اور ایک عظیم انسان کے جنائزے کو چھوڑ کر ان کے ساتھ سقیفہ میں چلے جاتے؟ اور خلافت کے مسئلہ پر لڑائی جھگڑا کرتے؟ کیا یہ خاندان علی علیہ السلام (آل بیت) کے لئے یہم کوئی کم تھا، کہ حضرت علی علیہ السلام اس کا محفل کر سکتے، اور اقتدار کی کلکش کے لئے سر و هر کی بازی لگادیتے؟

کیا حضرت علی علیہ السلام اس سازشی اجتماع میں شرکت کرنے کا حوصلہ کھتھتھ تھے، کہ آپ اس ناٹک وقت میں زیام حکم میٹ سنبھالنے کے پیچھے بارے بارے پھر تے؟ دوسری بات جو واضح اور مسلم ہے کہ سقیفہ کی پلانگ پہلے ہی کی گئی تھی اور اس کا پہلے ہی پروگرام مرتب کیا گیا تھا، اور جمعرات کے روز حضرت عمر چند اصحاب کے ہمراہ مجلس پیغمبر ﷺ میں داخل ہوئے تھے۔ اور وہاں پر پیغمبر اکرم ﷺ نے ان سے قلم و دوات مانگا، تاکہ آپ ان کے لئے ایک تحریر چھوڑ دیں کہ امت مسلمہ آپ کے بعد ہرگز گمراہ نہ ہو۔ عمر نے بڑی جرأت کا مظاہرہ کرتے ہوئے ”آداب مجلس رسول ﷺ کے خلاف کہا کہ یہ ہدیاں بک رہے ہیں (نحو ذبالله من ذالک)“ ہمارے لئے خدا کی کتاب کافی ہے۔

یہ عمر نے اس روز رسول ﷺ کی محفل میں گفتگو کی جب مسلمانوں پر مصیبہ ٹوٹ پڑی تھی، اور رحمت دو جہاں کا انتقال ہونے والا ہے۔ ان کی سازش کا پول تو اس روز ہی واضح ہو گیا تھا، کہ انہوں نے اس سلسلہ میں علیحدہ پیشکشیں کر کے ایک سازش

تیار کر کھی تھی، چونکہ عمر دوسروں کی نسبت گفتگو کرنے میں زیادہ جرأت مند تھے، لہذا انہوں نے اپے منصوبہ کا اظہار دے لفظوں میں کر دیا تھا۔

بہر کیف میں نہیں چاہتا کہ سقیفہ کو تاریخی تاظر میں دیکھوں اور اس کی آپ کے سامنے تحقیق بیان کروں، اور میں اصلاً متفقی بحث کرنے سے کمی کرتا آتا ہوں، چاہے آپ ہوں یا کوئی اور ہو۔ حضرت علی علیہ السلام اور خاندان اہل بیت علیہم السلام کی صفات ثابت اور برجستہ فضائل بیان کرنے کا حامی ہوں، کہ جن کا تذکرہ کتاب خدا اور سنت رسول ﷺ میں موجود ہے، اور یہ دونوں اہل بیت علیہم السلام کے فضائل و کمالات سے بھری پڑی ہیں اور ہم لوگوں کی توجہ امر و لی مسلمین اور رہبری کے لئے ان صفات حصہ کی طرف متوجہ کرتے ہیں، اور ہم دوسروں کی اتفاقی کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے، البتہ میں یہاں پر مجبور ہوں کہ آپ نے یہاں اس بحث سقیفہ کو مطلع کیا ہے۔

## وَمَا أَدْرَاكَ مَا السَّقِيفَةُ؟

”سقیفہ سے امت کا شیرازہ بکھرا۔“

فتنہ و فساد اور سازشی جگہ، اسی جگہ سے مسلمانوں کے درمیان فتنہ و فساد کی ہباد رکھی گئی۔ اس مقام سے فتنہ و اختلاف کی آگی امت مسلمہ کے درمیان سکھائی گئی..... جس کی چنگاریاں آج تک مسلمانوں کے درمیان شعلہ زن ہیں۔ خدا گواہ ہے کہ مسلمانوں کے درمیان آج جتنے اختلافات، کدورتیں، قتل و غارت، ونگاو فساد، مارپیٹ اور دشمنیاں حتم لے رہی ہیں یہ سقیفہ کی بہر کا کمی ہوئی آگ کا نتیجہ ہیں۔ آج

## آل نون یعنی کیمی؟

مسلمان ایک دوسرے کے خون کے پیاسے ہیں، ہر فرقہ دوسرے فرقہ کے مسلمانوں کو قتل کرنا باعث ثواب سمجھتا ہے۔ اور پورا عالم اسلام سقیفہ کے اٹھے ہوئے شعلوں کی پلیٹ میں آپ کا ہے، کیونکہ قیشر اکرم ﷺ نے مختلف مقامات پر حکم پروردگار نص قرآنی کے ذریعہ اپنی جائشی و خلافت کے لئے حضرت علی علیہ السلام کو جن لیا تھا، اور آپ نے خلافت الہی کا کمی جگہوں پر لوگوں کے سامنے اعلان فرمایا تھا، لیکن مسلمانوں نے احکامات خداوند اور رسول ﷺ کو بالائے طاق رکھتے ہوئے سقیفہ میں اجتماع کر لیا، اور ان لوگوں نے رسول ﷺ کی زندگی میں مخفیانہ پروگرام ہایا تھا، لہذا انہوں نے موقع پر اس کا اٹھا کیا اور حضرت ابو بکر کو خلیفہ بنالیا۔

اور یہ ہنسنے والی بات ہے کہ سقیفہ کے گھٹ جوڑ میں چمچائے کہ شر کا جلسہ کی آراء کو سنا جائے اور اس پر غور کیا جائے، طب شدہ منصوبے کے مطابق ہر ایک کی خواہش تھی کہ وہ علیفہ بن جائے اور زمام حکومت اس کے ہاتھ میں آجائے۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر خلافت کی گینڈ کو ایک دوسرے کی طرف پھینک رہے تھے۔ وہ ان سے کہہ رہے تھے کہ تم مسلمانوں کے خلیفہ ہو، کیونکہ تم سب سے پہلے ایمان لائے ہو لہذا تم زیادہ حقدار ہو، اور حضرت ابو بکر کہ رہے تھے کہ تم میں خلافت کی صلاحیت دوسروں سے زیادہ ہے، اور میں اس کا روس انجام نہیں دے سکتا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس اجتماع سے پہلے ان دو کے درمیان خصوصی میٹنگ ہو ہیکی تھی، اور شاید ان کے ساتھ ابو عبیدہ بھی تھا۔ انہوں نے اس کے متعلق پورا منصوبہ بنا رکھا تھا اور اب یہ لوگ ادھر ادھر کی بجٹ جان بوجھ کر رہے تھے، اور یہ دوںوں بننگ ایک دوسرے کی طرف گینڈ پھینک رہے تھے، اور ابو عبیدہ لوگوں کا رخ ان کی طرف طے شدہ منصوبے کے مطابق توزیر ہا تھا، اور لوگوں کو ان کی طرف



[تاریخ طبری، ج ۳، ص ۱۹۹]

دعوت دے رہا تھا۔

دوسری طرف حضرت علی علیہ السلام اور خامدان بنی ہاشم اس عظیم مصیبت پر ماتم کر رہے تھے، اور رسول اللہ ﷺ کا گھر سوگ میں ڈوبا ہوا تھا، ہر طرف سے رونے، بین کرنے اور ماتم کی صدائیں بلند ہو رہی تھیں، اور سارے اہل بیت سید الانبیاء کے تجھیز و تکفین میں مشغول تھے۔

[سیدۃ ابن پشماع ج ۴، ص ۳۳۶، ریاض النظر ج ۱، ص ۱۶۳]

”شیخین“ نے رسول ﷺ کے عسل و کفن اور جنازہ میں شرکت بھی نہ کی، یعنی

انہوں نے مراہم رسول ﷺ میں شرکت کرنے کی ضرورت ہی محسوس نہ کی؟

[اطیقات ابن سعد، ص ۷۸۷]

البته اس میٹنگ میں بعض مہاجرین، انصار اور بعض قریشیوں نے مخالفت کی تھی، لیکن بعض کی زبان لائی اور طبع دے کر بند کروادی۔ اور بعض کو ڈرا دھمکا کر خاموش کروالیا گیا، اور دوسرے لوگوں نے میٹنگ کے بعد چپ سادھلی، جو بھی ان کے خلاف کوئی صدا بند کرتا یہ لوگ اس کے خلاف تندی اور خشونت سے پیش آتے، جیسے حضرت مقداد رضی اللہ عنہ، نے ان کے خلاف قیام کیا، اور وہ چاہتے تھے کہ لوگوں کے سامنے حقائق کو پیش کریں، تاکہ لوگوں کو حقائق سے آشنای ہو جائے تو انہوں نے ان کے سینہ کو بری طرح زخمی کر دیا، اور ان کو گفتگو کرنے سے روک دیا، اسی طرح ”حباب بن منذر رضی اللہ عنہ“ کی ناک کو توڑ دیا، اور سب سے جو برا کام ہوا وہ یہ کہ انہوں نے دختر رسول مقبول ﷺ ”بتوں“ کے گھر پر دھاوا بول دیا۔ یہ وہی خانہ بتولی تھا کہ رسول ﷺ ماز سے پہلے اس گھر میں چلتے اور آیت تطہیر کی تلاوت کرتے اور



آپ اہل خانہ سے ارشاد فرماتے:

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِّبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلُ لَبَّيْكَ

وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا (قُومُوا إِلَى الصَّلَاةِ يَرْحَمُهُ اللَّهُ)

”اے اہل بیت! اللہ نے ارادہ کر رکھا ہے کہ تم کو حس سے دور کھے جیسے

دور کھنے کا حق ہے۔“ (نماز کے لئے آٹھ جاودا اللہ تم پر حرم کرے)

اصحیح ترمذی ج ۵، ص ۳۵۲، در المنشور سیوطی ج ۵، ص ۱۹۹، مسند احمد بن

حنبل ج ۳، ص ۲۵۹، تفسیر طبری ج ۲۲ س ۶، تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۱۴۹۲

اور اس گھر میں تو فرشگان مقرب الہی کی آمد و رفت ہوتی تھی، اس گھر میں تو رسول خدا اجازت کے بغیر اندر واٹل شد ہوتے تھے، اس گھر میں تو عزرا نبی فرشتہ بھی بتوں کے اذن سے داخل ہوتا تھا، اس گھر میں تو وی نازل ہوتی تھی، اس گھر کا فرشتہ طواف کرنا ثواب سمجھتے تھے، اس گھر کے فرشتے نوکر تھے، لیکن ہائے افسوس آج اسی گھر میں وغیر رسول ﷺ کو مسلمانوں کی طرف سے دھمکی دی جاتی ہے۔ آپ کے گمراہ کو آگ لگادی جاتی ہے آج رسول ﷺ کے چند اصحاب رسول ﷺ کی بیٹی کو اڑت پہنچا رہے ہیں، ایسا کیوں؟ صرف اس لئے کہ رسول ﷺ زادی سے یہ لوگ بیعت کا مطالبا کر رہے ہیں، یہ اپنی ظاہری خلافت پر خاندانی رسول ﷺ کی حمایت چاہئے تھے؟ جراثی کی بات یہ ہے کہ حضرت ابو بکر نے خود حضرت عمر کو اس لئے بھیجا تھا اک اگر وہ بیعت نہیں کرتے تو ان سے سختی سے غمٹا جائے۔

حضرت عمر بتوں کے دروازہ پر سلکتی ہوئی لکڑیاں لاتے ہیں، اور ان کی خواہش ہے کہ دروازہ بتوں کو چلا دیں، ایک آواز پلٹکر کے کہتا ہے کہ اے رسول ﷺ کی بیٹی! بیعت کے لئے گمراہ سے نکل کھڑی ہو، وگرنہ تیرے گمراہ کو چلا دوں گا،“ ایک شخص

## آل بتوں سے بخش کیں؟

نے ان سے کہا:

اے عمر ای تو فاطمہ علیہ السلام کا گھر ہے؟

عمر نے جواب دیا! تو پھر کیا ہے، ہوتا ہے تو ہوتا ہے!

[تاریخ طبری ج ۲، ص ۱۹۸، الامامة والسياسة ابن فطیبہ ج ۱ ص ۱۲ اعلام النساء، ج ۳، ص ۱۲۰، شرح ابن ابی الحدید ج ۱، ص ۳۴]

اس وقت پارہ جگر رسول خدا یا حضرت زہرا سلام اللہ علیہا اس کو مخاطب کر کے فرماتی ہیں۔ اے خطاب کے بیٹے! کیا تو اس لئے آیا ہے کہا گے گھر کا آگ لگائے گا؟ عمر کہتا ہے: بھی ہاں! ایام امت کے ساتھ بیعت کے معاملہ میں شرکت کرو۔

[عفہ الفرید ج ۲، ص ۲۵، تاریخ ابو الفداء ج ۱، ص ۱۵۶، اعلام النساء، ج ۳ ص ۱۲۰۷]

عمر کی اس دھمکی اور رسول خدا یا حضرت زادی کے ساتھ سخت کلام نے بتوں کے دل کو رُخی کر دیا، اسی وقت بتوں نے رُخی دل سے در دیا اور مظلومانہ فریاد بلند کی: اے بابا! اے رسول خدا یا حضرت! ادیکھو کہ تیری وفات کے بعد ابو بکر اور عمر نے چیزی ٹھی پر کس طرح ظلم کیے ہیں؟

[الامامة والسياسة، ج ۱ ص ۳۱، اعلام النساء، ج ۳، ص ۱۲۰۶، شرح ابن ابی الحدید، ج ۱، ص ۱۲۴]

استاد: تمہارا یہ کہنا کہ لوگوں نے خدیر خم کے علاوہ بھی کئی موقعوں پر دیکھا کر رسول اللہ نے حضرت علی علیہ السلام کو ان کے سامنے اپنے وسی و جانشین کا اعلان کیا، بلکہ حضرت نے کئی وفہ اعلان کیا کہ میرا جانشین، وسی اور ولی ہے۔ یہ لوگ کہاں تھے؟ انہوں نے اقدام کیوں نہ کیا؟

میں نے عرض کیا ہے کہ بعض لوگوں نے تو اسی محفل میں ہی اور بعض نے دوسری جگہوں پر اعتراض کیا، اور انہوں نے خود داری کا ثبوت دیتے ہوئے ان کی بیعت نہیں کی، بلکہ ان کی ہمدردیاں اہل بیتؑ کے ساتھ تھیں، لیکن جب عمر نے توارکے زور پر لوگوں سے بیعت لئی چاہی، اور لوگوں کو ہر طرح کی دھمکی دی، جب خانہ بتوں پر آگ لگادی اور جب علی بن ابی طالب علیہ السلام کو زبردستی گھر سے نکالا گیا، اور آپ کو دست بستہ مسجد میں داخل کیا گیا، اور آپؐ سے زبردستی بیعت کا مطالبہ کیا گیا، اور آپؐ نے ان کے جواب میں کہا:

”اگر بیعت نہ کی تو پھر کیا ہوگا؟“

آپ سے کہا گیا، کہ خدا کی قسم! آپ کی گردن اڑادی جائے گی!

حضرت علی علیہ السلام نے کہا: یعنی خدا کے پچھے بندے اور رسول خدا علیہ السلام کے بھائی کی گردن اڑادی جائے گی! اور بڑی بڑی شخصیات مقدار قلبو، ہبہ بن حفیف قلبو، ابوالیوب انصاری قلبو اور حباب بن منذر قلبو وغیرہ نے حضرت علی علیہ السلام کے مقام کا دفاع کرتے ہوئے مارکھائی اور ان عظیم شخصیات پر ڈالے بر سائے گئے۔ اور ان کو قل کی دھمکی دی گئی، لوگ کیسی قدرت رکھتے تھے، کہ ان پر اعتراض کریں۔

اصل میں حضرت عمر نے لوگوں کو اس قدر روحشت زدہ اور منظر بکر دیا تھا، کہ واقعہ سقیفہ کو مدت گزر جانے کے بعد خود کہتے ہیں:

انہا کانت فلتة، وقى الله شرها -

[صحیح بخاری، ج ۱ ص ۴، مسند احمد ج ۱، ص ۵۵، تاریخ طبری ج ۳، ص ۲۰۰ سیرہ ابن ہشام ج ۴، ص ۳۲۸، کامل ابن اثیر ج ۲، ص ۳۵، سیرہ حلیہ ج ۳، ص ۳۸۸، صواعق المخرق، ص ۵، انساب بلادری ج ۵، ص ۱۵، ریاض النظر ج ۱، ص ۱۶۱، انتہایہ ابن اثیر، ج ۳ ص ۲۲۸]

”خلافت ابو مکر ایک ناگہانی اور بے فکری تھی، خداوند تعالیٰ نے اس کے شر سے ہمیں بچا لیا۔“

دوسرے مقام پر اس عمل کی قباحت کا اعلان کرتے ہیں، کہ جس نے بھی اس طرح کے عمل کو دوبارہ دہرانے کی کوشش کی تو پس تم اس کو قتل کرو۔

“فمن عادى مثلًا فقتلوه” صواعق ابن حجر الصقلي، التمهيد، ١٩٦، شرح

ابن أبي الحديس ١، ص ١٢٣

تاریخ طبری میں حضرت عمر کی زبانی نقل کیا گیا ہے کہ یہ بیعت لینے کا طریقہ  
ٹانپشتہ اور سادہ لوح تھا، جیسے کہ زمانہ جاہلیت کی پہ فکر کلام۔

[صحيح طبرى، ج ٣، ص ٢١]

کس طرح تم نے دعویٰ کیا ہے کہ سقینہ کا مخالفہ ایک شورائی نظام تھا، جب کہ ہرے ہڑے بزرگوں نے ان مشکلات کے باوجود ان کی مخالفت کی، اور سعد بن عبادہ رض مجھے عظیم صحابی نے آخری عمر تک بیعت نہیں کی۔ جب ان سے کہا گیا کہ ابو یکر کی بیعت کرو تو ان نے جواب میں کہا:

”خدا کی قسم اکر تمام جن واں بھی تمہارے ساتھ ہوں، تب بھی میں

تمہاری بیعت نہ کروں گا، تاوقت کہ اپنے پروردگار سے ملاقات کروں، اور اس سے اپنے اپنے حساب کی تحقیق نہ کروں، یہاں تک کہ وہ ان کے ساتھ نماز میں شریک نہیں ہوتے تھے۔ اور ان کے ساتھ خانہ خدا کے جج

کے لئے نہ گئے۔ ان کے کسی پروگرام میں شرکت نہ کرتے تھے۔“

[تاریخ‌نامه‌ی ج ۳، ص ۱۹۸، ۲۰۰۰، ۷۰۲]

یہاں تک کہ تم طلحہ وزیر اور عشرہ مشیرہ میں شمار کرتے ہو انہوں نے بیعت نہ کی تھی، اور انہوں نے ابوذر رض، سلمان رض، عمار رض، مقداد رض، خالد بن سعید رض

اور دوسرے مهاجرین کے ساتھ اعلان کر دیا تھا کہ ہم حضرت علی علیہ السلام کی علاوہ کسی کو خلافت کا مستحق نہیں سمجھتے، اور نہیں ان کو خلیفہ تسلیم کرتے ہیں۔

(اریاض النظرہ ج ۱، ص ۱۶۷)

کیا آپ شوریٰ کی بات کرتے ہیں۔ بفرض حال اگر یہ تسلیم بھی کر لیا جائے کہ واقعاً شورائی نظام تھا۔ تو پھر کیا یہ شورائی نص کے مقابلہ میں صحیح ہے؟ کیا ولایت حضرت علی علیہ السلام پر آیات قرآنی کی تاویل و تفسیر موجود نہ تھی؟ خیر بخش نے کتنے ہی موقعوں پر علی علیہ السلام کی خلافت بلا فصل پر نص بیان نہ کی تھی؟ اور حقیقت میں یہ خیر بخش کا اعلان نہ تھا کہ آپ نے ولایت علی علیہ السلام کا متعدد مقامات پر اعلان کیا، بلکہ یہ امر الہی اور حکم پر ورد گا رہتا، کہ آنحضرت خیر بخش نے اس پیغام کو لوگوں تک منتظر پہنچایا تھا، اور غدیر خم پر اعلان خلیفہ تو ہو چکا تھا، نص کے مقابلے میں شوریٰ کی کیا حیثیت ہے؟ اس سازش کا کیا مطلب ہے؟

مرے کی بات یہ ہے کہ جب الفصار نے "سقینہ سازش" کی مخالفت کی تو سقینہ کے سیاستدانوں نے ان کو یہ دلیل دے کر چپ کر دیا کہ تم ہرگز امیر نہیں بن سکتے، کیونکہ ہمیں رسول خیر بخش سے قرابت داری اور رشتہ دار ہونے کا شرف حاصل ہے۔ جب کہ تم اغیار ہو اپنی ہم اس خلافت کے لئے تم سے زیادہ مستحق اور سزاوار ہیں، اور یہی دلیل علی علیہ السلام نے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کو دی تھی۔

ابن شیبہ نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے کہ؟

جب حضرت علی علیہ السلام کو حضرت ابو بکر کے پاس لاایا گیا، اور انہوں نے کہا کہ میں خدا کا بندہ اور رسول خدا کا بھائی ہوں، اور آپ کو کہا گیا کہ تم، حضرت ابو بکر کی بیعت کرلو۔

حضرت علی علیہ السلام جواب دیتے ہیں، کہ میں خلافت کے سلسلہ میں تم سے

زیادہ مستحق اور سزاوار ہوں، میں تمہاری بیعت ہرگز رکونہیں کروں گا، بلکہ تم میری بیعت کرو، تم نے انصار کو یہ دلیل دے کر خلافت سے کنارہ کش کر دیا تھا کہ ہم میخیر علیہ السلام کے رشتہ دار اور قریبی ہیں، اور اب ہم الی بیعت علیہ السلام کو اس خلافت سے محروم کرنا چاہتے ہو۔ کیا تم نے انصار پر یہ دلیل قائم نہ کی تھی، کہ ہم اس خلافت کے زیادہ مستحق ہیں، کیونکہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم تم میں سے نہ تھے، اور وہ مجبور ہو گئے۔ رہبری و امامت کو تمہارے حوالے کرنے پر اور وہ خود کنارے کش ہو گئے۔ پس اب میں تمہارے سامنے وہی دلیل پیش کرتا ہوں کہ جو تم نے انصار کے سامنے پیش کی، میں رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کا زیادہ قریبی رشتہ دار ہوں۔ چاہے وہ زندہ ہوں یا اس دنیا سے رحلت فرم جائیں۔ اگر تم میں ایمان نام کی کوئی چیز موجود ہے تو تم خود ہی انصاف کرو، و گرتہ یہ ظلم و تم مرت کرو، کیونکہ تم جانتے ہو کہ تم ظلم کر رہے ہو۔

حضرت عمر نے آپ سے کہا علیہ السلام ہم آپ کو بیعت کرنے کے بغیر آزاد نہیں کریں گے۔ حضرت علی علیہ السلام جواب دیتے ہیں: اے عمر اتم پستان کو اچھی طرح صاف کرو، تاکہ کل تم بھی اپنا حصہ پچا سکو۔ تم آج اس کے لئے کام کرو، تاکہ کل وہ تمہارے حوالے خلافت کر دے۔

[الامامة السياسة ج ۱، ص ۱۴، ۱۲ تفصیل سے آپ کا خطبہ نقل کیا گیا ہے اور حضرت علی نے مهاجرین و انصار کے سامنے خطبہ دیا کہ آخر میں بشرین سعد انصاری نے حضرت سے کہا کاش اگر انصار سقیفہ سے پہلے آپ کی گفتگو کو سن چکے ہو تو یہ دو شخص ہرگز آپ کے لئے اختلاف نہ کر سکتے]

سقیفہ کے موضوع پر اتنی بحث کرنا ہی کافی ہے البتہ میں آپ کے دوسرے اعتراض کا جواب دیتا ہوں، حضرت ابو بکر نے خود کسی قسم کا کوئی دعویٰ نہیں کیا، بلکہ انہوں نے کھلا اعتراف کیا ہے کہ انہیں دوسروں پر کسی قسم کی برتری اور فضیلت حاصل

## سُرْجَلِ بُولَ بِعْشَ كُلَّ

139

نہیں ہے، اور ایک جگہ پر تو واضح کہا ہے کہ جس طرح تم چاہتے ہو میں اس طرح سنت رسول پر عمل نہیں کر سکتا کیونکہ غَيْرِ مَحْمَدٍ تو "مخصوص عن الْحَطَاء" تھے۔ اور ان کی فرشتے مدد کرتے تھے۔ اور میرے یہی پیچے شیطان لگا ہوا ہے کہ بعض دفعہ وہ میرا سراغ لگاتا ہے، پس اگر میں صحیح کہوں تو میری مدد کرنا، اور اگر میزرا ہو جاؤں تو مجھے سیدھا کر دینا اور دوسری جگہ پر کہا ہے:

انی ولیت علیکم ولست بخیر کم، فان  
رَابِتَمُونِی عَلَى الْحَقِّ فَاعْيِنُونِی وَان رَایِتَمُونِی  
عَلَى الْبَاطِلِ فَسَدِدْوَنِی۔

[ طبقات ابین سعد، ج ۲، ص ۱۲۹ عیون الاخبار ابن قبیہ ج ۳ ص ۲۳۴۔ تاریخ طبری، ج ۲، ص ۲۰۲ سیرۃ ابن بشام ج ۴، ص ۳۴۰۔ تاریخ الخلفاء سیوطی، ص ۴۷ سیرۃ حلیبیہ ج ۳، ص ۳۲۸ تاریخ ابن کثیر، ج ۵، ص ۲۴۷ الاماتہ دالسیاسہ، ج ۱، ص ۱۶۔ شرح ابین ابی الحدیث، ج ۳، ص ۸ کنز العمال، ج ۳ ص ۱۲۶ ]

”مجھے تم پر مسلط کیا گیا ہے جب کہ میں تم سے بہتر نہیں ہوں، پس اگر تم مجھے حق پر دیکھو تو میری مدد کرنا، اور اگر تم دیکھو کہ میں باطل پر عمل کر رہا ہوں تو پھر میری را ہمنانی کرنا۔“

استاد: یہ حضرت ابو بکر کی تواضع اور اکشاری کی دلیل ہے کہ وہ اپنی اس گفتگو سے چاہتے تھے کہ لوگوں کے دلوں کو مودہ لیں۔ اور اپنے آپ کو چھوٹا بنا کر پیش کر رہے تھے، تاکہ وہ آپ کی اکشاری سے آگاہ ہو جائیں، یہاں کی تافرمانی کی دلیل نہیں ہے۔ یہ آپ کس قسم کی گفتگو کر رہے ہیں؟ کیا یہ درست ہے کہ ایک شخص اپنے آپ کو لوگوں کے سامنے گھٹیا پیش کرے اور لوگوں پر حکومت بھی کرے، اور پھر رعایا کو کہے کہ

میرے ٹیڑھے پن اور کچھ روی کو سیدھا کر دینا؟ کیا تواضع اور انکساری کا مطلب ہی ہے؟ اس کو تعلم پیغام کا وارث اور اس کا پرچم دار ہونا چاہئے، کم از کم اس کو قرآن کے احکام پر تو دسترس ہونی چاہئے۔ سنت کو اچھی طرح جانتا ہو، نہ کہ وہ خود اقرار کرے کہ اگر میں حق پر ہوں تو میرا ساتھ دینا، اور اگر میرا حکم باطل پر میں ہو تو پھر میری راہنمائی کرنا۔

استاد: نیمیری بحث یہ ہے کہ اگر خلیفہ تواضع نہ بھی کرے، اور واقعیت یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو علیٰ حوالہ سے دوسرے اصحاب سے کم بھی سمجھتا ہو تو اس میں کیا اشکال ہے؟ آپ کی بات درست ہے کہ اگر خلیفہ و حاکم دوسروں سے علم و دانش میں زیادہ ہو تو آسانی سے حکم اور فیصلہ کر سکتا ہے۔ یہ سمجھ ہے کہ خلیفہ کا علم حضرت علی علیہ السلام اور پچھے دوسرے اصحاب سے کم تھا، لیکن وہ مسائل شرعی میں ان سے مطلب کر سکتے تھے، یوں کہ یہ ضروری ہے کہ خلیفہ کو دوسروں سے زیادہ عالم اور فاضل ہونا چاہیے۔ اگر لوگ کسی صدر مملکت کے لئے منتخب کرتے ہیں تو کیا اس کے لئے ضروری ہے کہ تمام شرائط اس میں پائی جائیں؟ نہ ہرگز ضروری نہیں ہیں بلکہ وہ دوسروں سے مسائل میں مشاورت لے سکتا ہے اور ان کی مدد سے وہ کام کو احسن انداز میں چلا سکتا ہے۔

ایک دفعہ تم صدر مملکت جہوریت یا پادشاہت کی بات کرتے ہو، اور ایک دفعہ تم خلیفہ رسول اللہ ﷺ کی بات کرتے ہو تو اس میں فرق ہے۔ خلافت لوگوں کی حکومتوں سے جدا ہے۔ لوگ آج خلیفہ کی طرح نسب تسلیں نہیں کر سکتے، اور ویسے بھی پیغام بریتیہ امر خدا کا پابند ہے کہ آپ نے لوگوں کو خم خدر میں جمع کیا ہے اور آپ نے اس سر زمین پر تمام شرائط کے ساتھ علی علیہ السلام کو خدا کے حکم سے خلیفہ مقرر کیا۔ اس پر بحث ہو سکی ہے میں اس بحث کی دوبارہ تکرار نہیں کرتا چاہتا۔ میں نے آپ کو اس نسبتے پر پہنچا دیا ہے۔ مجھے معلوم نہیں ہو رہا کہ

## آل زبول نے باقش کیا ہے؟

دوبارہ پھر آپ نے خلافت پر بحث کرنا شروع کر دی ہے۔ اس پر سیر حاصل بحث ہو چکی ہے۔ اگر کوئی چاہتا ہے کہ وہ رسول ﷺ کی کری پر بیٹھے تو اسے کتاب و سنت کا عالم ہونا چاہیے حکم خدا کو جاری کرے، نہ کہ وہ حکم خدا کو اپنی مرضی سے جاری کرے۔ اور پھر کہے کہ اگر میں حکم خدا کے مطابق ہوں تو بہتر ہے اور اگر نہ ہوں تو پھر میں خدا سے طلب مغفرت کروں گا۔

[تاریخ الخلفاء، السیوطی، ص ۷۱]

کسی خلیفہ کا یہ کہنا کہ میں اپنی رائے پر عمل کرتا ہوں، اگر درست ہو تو بہت اچھا، اگر درست نہ ہو تو پھر خدا سے طلب مغفرت کروں گا، یہ بات پرج مر ج کا باعث بنتی ہے، اور اسی سے سنت پیغمبرؐ مرور زمانہ کے ساتھ ختم ہو کر رہ جائے گی، کیونکہ اس میں دوسروں کی آراء، مل جائے گی اور حق کو باطل سے تشخیص دینا مشکل ہو جائے گا اور قرآن اس نظریہ کی مخالفت کرتا ہے کیونکہ ارشاد ہے (ان الظن الا يغنى من الحق شيئاً) گمان سے حق نہ رسانی نہیں ہو سکتی امام اور پیشوائے کلی معصوم ہونا ضروری ہے تاکہ وہ حق کو باطل سے پیچان سکے اور لوگوں کی مشکلات اور پریشانیوں کو حل کر سکے ۔

ہم اس نظریہ کے مخالف ہیں کہ لوگ شوریٰ کے ذریعے خلیف رسول ﷺ کا انتخاب کریں، اور یہ عقلاء درست نہیں ہے، کیونکہ لوگ تو اپنے جیسے کو منتخب کریں گے۔ لیکن یہ خداوند تعالیٰ ہے کہ اس شخص کا انتخاب کرے گا جو تابع تکویر ہو، وہ تکویر کی مثل ہو، کہ جو مخصوص عن الخطاء و نیان ہو۔

استاد: کیا تمہارا یہ عقیدہ ہے کہ علی علیہ السلام مخصوص عن الخطاء تھے؟

جی ہاں! ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام مخصوص "عن الخطاء" ہیں فقط اگر کسی میں مقام ولایت اور خلیف رسول ﷺ کی صلاحیت و شانگی پائی جاتی ہے تو وہ تنہ حضرت علی علیہ السلام ہیں۔

حضرت علی علیہ السلام کو خدا نے اس مقام کے لئے منتخب کیا ہے۔ اگر یہ ثابت ہو جائے کہ خدا نے اس امر کے لئے حضرت علی علیہ السلام کو منتخب کیا تھا، تو پھر لوگوں کو یہ حق

## آل نون میں یقین کیں؟

142

نہیں پہنچتا کہ وہ اپنی مرضی سے ایک شخص کو خلیفہ بنا لیں، جس میں علمی صلاحیت بھی زیادہ نہ ہو۔ خداوند کا ارشاد پاک ہے:

وَمَا كَانَ لِرَوْمَنِ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ

يَكُونُ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ۖ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ

فَقَدْ حَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا

[سورہ احزاب، آیت ۳۶]

اگر علی عَلَيْهِمْ سَلَامٌ معموم نہ ہوتے، خداوند اپنے امر کی اطاعت کا حکم نہ کرتا، کیونکہ خداوند تعالیٰ اپنے امر کے لئے اس شخص کی اطاعت کا حکم نہ دیتا جس میں خطاء کا احتمال ہوتا۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِ

الْأُمُرِ مِنْكُمْ

”قُمْ اللَّهُ، رَسُولُ اُولَئِكَ الَّذِينَ أَطَاعُوكُمْ“

[سورہ نسا، آیت ۵۹]

جب اولی الامر کی اطاعت خدا اور رسول صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی اطاعت شار ہوتی ہے۔ تو پھر معموم کے لئے ضروری ہے کہ وہ اشتباہ اور خطاء سے معموم ہو۔ وگرنہ حکم خدا جاری نہیں ہو سکتا، اور زمانہ میں فساد پر پا ہو کر رہ جائے گا، اور امت مسلمہ خلفشار کا شکار ہو جائے گی۔ اور دوسرے مقام پر ارشاد ہوتا ہے کہ

أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يَتَّسِعَ أَمْنٌ لَا يَهْدِي إِلَى الْأَنْ

يُهْدَى حَفَّالُكُمْ فَكَيْفَ تَحْكُمُونَ -

[سورہ یونس، آیت ۳۵]

تو پھر آیا جو شخص امر حق کا رستہ تلا تا ہو وہ زیادہ اجیاع کے لائق ہے یا وہ شخص جس کو بے تلاعے خودی راستہ سوچنے تو تم کو کیا ہو گیا ہے تم کیسی جو نیز کرتے ہو؟

یہ برادران اہل سنت کے لئے قاطع اور روشن جواب ہے جو مفہوم برفاصل، کی برتری کے قائل ہیں اور نادان کو عالم پر مقدم کرتے ہیں۔ ایک خود را ہنمائی اور ہدایت کا تھانج ہے اور ایک خود را ہنمائی و مرشد ہے اور یوں یوں کر کہہ رہا ہے:

سلوںی قیل ان تقدومنی۔

”مجھ سے جو چاہو پوچھ لو، قبل اس کے کتم مجھ کو گم کر دو۔“

استاد! آپ کے دلائل حضرت علی علیہ السلام کے علم و انش کے متعلق کافی و دوافی ہیں، اور کوئی بھی حضرت علی علیہ السلام کے فضائل کا مذکور نہیں ہے، لیکن اس کے باوجود ہمارے پاس دلیل نہیں ہے کہ ہم دوسرے صحابہ کے فضائل کا انکار کریں۔ ہر کیف ابو بکر کے متعلق قرآن و سنت میں آیات و روایات نقل کی گئی ہیں، جو ان کے فضائل بیان کرتی ہیں۔ جب کہ ہمارے اکثر علماء حضرت ابو بکر کو حضرت علی علیہ السلام پر برتر و افضل سمجھتے ہیں۔ کیوں کہ انہیں سب سے پہلے ایمان لانے کا شرف حاصل ہے، اور وہ غار میں پیغمبر ﷺ کے ہمراہ تھے اور آیت نازل ہوئی ہے۔

ثانی اثنین اذہن افی الغار اذیقول لصاحبہ لا تحزن

ان الله معنا۔

کیا تم تردید کرتے ہو کہ یہ آیت ابو بکر کے متعلق نہیں ہے؟

کسی نے بھی تردید نہیں کی کہ یہ آیت پیغمبر اکرم ﷺ اور ابو بکر کے بارے میں بازل نہیں ہوئی، لیکن بڑی مغدرت سے عرض ہے کہ یہ آیت ابو بکر کی کسی قسم کی فضیلت بیان نہیں کرتی۔ بڑی اچھی بات ہے کہ آپ اس کا اچھی طرح مطالعہ کریں، تاکہ یہ مطلب آپ پرواٹ ہو جائے، اور میں نہیں چاہتا کہ اس موضوع پر منقی بحث کروں اس آیت کی وضاحت سے ہمتر ہے کہ ان آیات و روایات پر بحث کی جائے جو حضرت

## آل نون میں بعض ہیں؟

علی علیہ السلام اور اہل بیت علیہم السلام کی شان میں نازل ہوئی ہیں۔

استاد: نہیں مطلب کونا قصہ مت چھوڑو، تم نے کہا ہے کہ اس آیت سے ابو بکر کی کسی قسم کی افضیلیت ظاہر نہیں ہوتی، اس پر دلیل بیان کرو۔

آپ کا عقیدہ ہے کہ آس آیت میں ابو بکر کی افضیلیت بیان کی گئی ہے لہذا آپ استدلال کریں میں نے تو کوئی چیز نہیں دیکھی۔

استاد: خداوند تعالیٰ نے صراحت کے ساتھ ابو بکر کی نسبت آنحضرت علیہ السلام کے ساتھ دی ہے کہ وہ پیغمبر ﷺ کے دوست تھے اور انہیں رسول ﷺ سے دوستی و محبت تھی۔

کسی کا دوست ہونا یہ فضیلت شمار نہیں ہوتی، بعض دفعہ میری بیٹھک ایک غیر مسلمان اور غیر مؤمن سے بھی ہو سکتی ہے۔ اور پھر اس کو صاحب وہادی سے تعبیر کرنا۔ صاحب اور یار ہونا کسی قسم کی فضیلت شمار نہیں ہوتی۔ ہاں وہ یاری اور دوستی کی اہمیت ہوتی ہے جس میں غم خواری ہو، اور یاری یا دوستی اس چیز کا نام ہے کہ یار کی راہ میں ایثار قربانی دے دینا اور اس کی محبت و دوستی میں فدا کاری کا کام یاری ہے، اور وہ حضرت علی علیہ السلام تھے کہ جو ہر مشکل موقعہ یا مرحلے پر رسول ﷺ کے کام آتے آپ شب بھرت آنحضرت ﷺ کے بستر پر سو گئے۔ جب کہ مشرکین نگی تکواریں لے کر بہر کھڑے تھے۔ اگر مشرکین آ جاتے اور رسول ﷺ کی جگہ پران کو قتل کر دیتے، اور خدا اپنے رسول ﷺ کو زندہ بچالیتا، تو اس کا نام یاری، دوستی، محبت اور فدا کاری ہے اور یہ ایثار فدا کاری اور افقار و مباهات ہے نہ رسول ﷺ کے ہمراہ سفر کرنے کا نام ایثار ہے۔

میں نے عرض کیا ہے کہ ”دوستی و صاحب“ کا اطلاق نہ فقط دوستوں اور اچھوں پر ہوتا ہے، بلکہ اس کا اطلاق مشرکین اور کفار پر بھی ہوتا ہے۔ آپ نے آیت قرآن کا مطالعہ نہیں کیا کہ ارشاد ہوتا ہے۔

آلہ بنی اسرائیل میں کیوں؟

اذ يقول لصاحبہ و هو يحاورہ اکفرت بالذی خلقک من

تراب۔

یہ ایک ضرب المثل ہے کہ خداوند سورہ کہف میں فرماتا ہے کہ وہ مومن، اس کافر کو جو خدا کو قبول نہیں کرتا، کہتا ہے ”اے میرے دوست! کیا تو کافر ہو گیا ہے؟ جب کہ تجھے خاک سے پیدا کیا گیا“ پھر تجھے ایک نطفہ کے ذریعہ وجود میں لا یا گیا کہ تو ایک کامل اخلاقت انسان بن گیا۔ یہاں پر اس مومن نے اپنے کافر دوست کو صاحب اور دوست سے یاد کیا ہے، معاف کرنا، نہ کہ خداوند تعالیٰ نے اس کو یار اور دوست کہا ہے۔ پس لگھے صاحب، دوست یا یار سے انسان کسی قسم کی فضیلت کا حامل نہیں ہو سکتا۔

اب میرا آپ سے سوال ہے کہ وہاں پر ابو بکر روئے کیوں؟ جب کہ ان کے ساتھ رسول اللہ ﷺ تشریف فرماتے، انہوں نے حزن و اندوہ اور رونے کی صدابند کیوں کی؟

انہیں اتنے وحشت زدہ ہونے کی ضرورت کیوں محسوس ہوئی؟

استاد: تم کیا کہہ رہے ہے ہو رسول خدا ﷺ کے لئے خوف و حزن اور گریہ کر رہے تھے کہ کہیں کفار آنحضرت ﷺ کو نقصان نہ کہنچا ہیں؟ میں آپ سے ایک اور سوال پوچھتا ہوں، کیا ان کا اس وقت حزن و گریہ کرنا خدا کی خوشنودی کا موجب بنا یا ناراضگی کا؟

استاد: واضح ہے کہ خداوند کی خوشنودی و رضا مندی کا سبب بنا۔

تو پھر رسول خدا ﷺ نے اس چیز سے منع کیوں نہ کیا کہ جو چیز خدا کی خوشنودی و رضا یات کے لئے تھی؟ کیا یہ درست ہو سکتا ہے کہ ایک چیز خدا کی رضا یات کا سبب ہو اور رسول خدا ﷺ اس سے منع کر دیں؟

استاد: کیا مطلب ہے؟

آپ آیت کو پڑھیں کہ پیغمبر ﷺ اپنے ساتھی سے فرماتے ہیں:

لاتحرن۔

حزن و ملال اور گریمت کر۔ پیغمبر اکرم ﷺ نے رونے سے منع کیا ہے۔ اگر ان کا حزن اور رونا خدا کی رضایت کا موجب تھا تو پھر پیغمبر ﷺ رونے سے منع نہ فرماتے؟

دوسرے لفظوں میں اس آیت میں مسئلہ "سکینہ" ہے کہ خداوند تعالیٰ نے آرام و سکون فتنہ پیغمبر ﷺ پر نازل کیا ہے کہ ارشاد ہوتا ہے:

فانزل اللہ سکینہ علیہ۔

اس آیت کا مرجع پیغمبر اکرم ﷺ ہیں، کیا بہتر نہ تھا کہ آیت میں علیہ کی بجائے علیہما کا تذکرہ ہوتا؟

ضمیر واحد کا کیوں استعمال کیا گیا، تثنیہ "دو کی"، ضمیر کیوں نہ لائی گئی۔ کیونکہ وہ دو افراد تھے؟ کیا یا رخار آرام و سکون الہی کا سزا اوارنہ تھا؟

استاد: ایسے بہت زیادہ مسائل ہیں کہ جو ذات مقدس پیغمبر اکرم ﷺ کے لئے مخصوص ہیں، ان میں آپ کو کوئی بھی شریک نہیں ہے۔ یہ "ازال سکینہ" مخصوص آنحضرت ﷺ کے لئے ہے، لیکن خداوند تعالیٰ نے قرآن مجید میں دوسری جگہ پر سکینہ فقط پیغمبر کے لئے مخصوص نہیں کیا، بلکہ اس میں مومنین کرام بھی شریک ہیں:

لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ لَا وَيَوْمَ حُنِينٍ لَا

أَعْجَجَتْكُمْ كُثُرَ تُكَمُّ فَلَمْ تُفْعِلْ عَنْكُمْ شَيْئاً وَ حَافَتْ عَلَيْكُمْ

الْأَرْضُ بِمَا رَحِبَتْ ثُمَّ وَلَيْسَ مُدْبِرِينَ ۝ ۰ ۰ ۰ اَنْزَلَ اللَّهُ


 آن زوں یتھ کیں؟

147

سَكِينَةً عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُدًا لَّمْ  
تَرُوهَا وَعَذَابَ الظَّالِمِينَ كَفَرُوا بِهِ وَذَلِكَ حَزَاءُ الْكُفَّارِ -

[۲۶ ۲۵ سورۃ التوبہ]

”اور حسین کے دن بھی جب کہ تم کو اپنے مجھ کی کثرت سے غرہ ہو گیا تھا۔ پھر وہ کثرت تھا رے کچھ کار آمد نہ ہوئی اور تم پر زمین پاؤ جو داپتی فراغی کے عکلی کرنے لگی۔ پھر (آخر) تم پیٹھ دے کر بھاگ کھڑے ہوئے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ (کے قلب) پر اور دوسرے مومنین کے قلوب پر اپنی (طرف سے) تسلی نازل فرمائی۔“

یہاں پر گفتگی سے بھی کم مومنین کا گروہ رسول خدا ﷺ کے ساتھ گیا تھا، اور ان میں سے ایک حضرت علی علیہ السلام بھی تھے، اور چند افراد میں ہاشم میں فارسی سے رہ گئے تھے اور یہاں تک مجھے یاد آ رہا ہے کہ رسول خدا ﷺ کے ساتھ اصحاب میں سے جناب سلمان فارسی علیہ السلام، عمر فیض علیہ السلام تھے خداوند تعالیٰ نے ان پر آرام و سکینہ نازل کیا، لیکن آیت یار خار میں سکینہ فقط رسول خدا ﷺ پر نازل کیا، آپ بتائیے گا کہ کیا وہ افضل تھے یا یہ اصحاب؟ اس بحث کو چھوڑ کر وہ افضل تھے یا علی علیہ السلام، کہ جو پیغمبر ﷺ کے بستر پر حین و سکون کے ساتھ سو گئے، انہوں نے اپنی جان کے ذریعہ رسول خدا ﷺ کو نجات دی؟

چھوڑ دیجئے ان باتوں کو، حضرت علی علیہ السلام وہ عظیم امام علیہ السلام و رہبر ہیں کہ جس کے قصیدے قرآن نے پڑھے ہیں، اور حضرت علی علیہ السلام کی فضیلت و برتری سے قرآن و سنت مالا مال ہیں۔ آپ یقین کیجئے کہ ان پر خداوند تعالیٰ کی عنایت خاص اور موردنظر الہی تھی، اور خداوند تعالیٰ نے آپ کو اپنے رسول ﷺ کا جائیں و وحی بنایا ہے، چاہے

## اہل زمیں نے شخص کیوں؟

میں، آپ یا کوئی اور اس کو قبول کرے یا نہ کرے؟ خورشید سے روشنی دنور بکھرتا رہے گا چاہے میں اس کو دیکھوں یا نہ دیکھوں۔ استاد نے سر نیچا کر لیا اور گہری سوچ میں ڈوب گئے کہ اتنی دیر میں پریڈ کی گھنٹی نج گئی۔ اور وہ سوچ دیچار کی وادی سے بارہ رنگے۔ اے کاش! تمام مسلمان استاد کی طرح سوچ دیچار کرتے اور ان کی طرح طولانی تحقیق و جستجو کرتے تاکہ حق و تحقیقت کو پالیتے۔ اور فرقہ ناجیہ کا وامن پکڑ لیتے، اور جس کسی نے آج تک حق کا سیدھا راستہ نہیں دیکھا اس کو چاہئے کہ وہ چھوں اور نیکوں کی تلقید کرے؟ یہ راہ ہی تو صراط مستقیم ہے، جس کا جلوہ و نظارہ آنکھیں کر سکتی ہیں، دل ہی تسلیم محسوس کر سکتا ہے۔ اخراجی و کجھی کی راہ کو اختیار کرنے سے گمراہی و خلافت کے علاوہ کچھ نصیب نہیں ہوتا۔ آئیے ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ دیجئے، اور مسلمانوں کو صراط حق الہی پر گامزن کیجئے، اور اس جدائی سے ہاتھ اٹھا لیجئے۔



## ساتواں منظرہ

## حدیث تقلین کی تحقیق

میں نے استاد سے سلام، دعا اور احوال پر سی کے بعد اپنی گفتگو کا آغاز س طرح کیا: استاد جی! میری خواہش ہے کہ وہ آیات جو ولایت و خلافت حضرت علی علیہ السلام اور آئمہ اہل بیت علیہم السلام کی شان میں نازل ہوئی ہیں، ان پر بحث و تحقیق کی جائے۔ ایک آیت ولایت پر تم نے بحث کی ہے اب میں چاہتا ہوں کہ آپ کے سامنے ایک حدیث پیش کروں، کہ جو حدیث مشہور اور متواتر ہے اور یہ حدیث مبارکہ ہی حضرت علی علیہ السلام کی خلافت بلافضل ثابت کرنے کے لئے کافی ہے اور لطف کی بات یہ ہے کہ نہ فقط یہ حدیث آئمہ اہل بیت علیہم السلام کی خلافت پر دلیل قطعی ہے، بلکہ یہ ان کی صحت و طہارت پر بھی دلالت کرتی ہے۔ کیونکہ اسکو قرین قرآن قرار دیا گیا ہے، اور ان کی اتباع و پیروی کرنا گویا کہ قرآن کی پیروی ہے اور اہل بیت علیہ السلام کی اتباع سے قرآن کی اتباع کرنا لازم ہے۔

ہماری بحث کے دوران اس حدیث شریف کی طرف کی وفحہ اشارہ کیا گیا ہے۔ اور یہ حدیث ”تقلین“ کے نام سے مشہور و معروف ہے۔ اور اس پر ہر دو فرقہ کے بڑے بڑے علماء کرام نے اجماع کیا ہے اہل سنت کے بزرگ علماء کرام نے اپنی اپنی صحاح و مسانید میں اس حدیث کو نقل کیا ہے، ابن حجر اپنی شہرہ آفاق کتاب صواعق الحمرۃ میں رقطراز ہیں کہ:

”یہ حدیث کئی طریق سے نقل کی گئی ہے اور اس حدیث کو میں صحابہ نے روایت کیا ہے۔“

[صواعق المحرقة، ص ۲۲۶]

احمد بن حبیل اپنی مندیں اس طرح نقل کرتے ہیں:

قال رسول الله! انى اوشك ان ادعى فائجيب،  
وانى تارك فيكم الثقلين كتاب الله عزوجل  
وعترتى، كتاب الله حبل ممدود من السماء  
الى الارض، وعترتى اهلى بيته، وان اللطيف  
الخبير اخبرنى انه مالن يفترقا حتى يردا على  
الخوض، فانظرونى بما تخلفونى فيهما۔

[مسند احمد بن حنبل ج ۱۷ ص ۳]

”مجھے پورا دگار کی طرف سے دعوتی حن کو قبول کرتے ہوئے عقریب  
چلے جاتا ہے، اور میں تمہارے درمیان دو بھاری اور نشیس چیزیں چھوڑ کر جا  
رہا ہوں، ایک اللہ تعالیٰ کی کتاب اور دوسری اپنی عترت، اللہ کی کتاب  
ایک حکم ری ہے جو آسان سے زمین کی طرف کھنی ہوئی ہے، اور میری  
عترت میرے لئے الی بیت یا یعنی ہیں اور خداۓ لطیف و خبیر نے مجھے  
خبر دی ہے کہ یہ دونوں ہرگز ہرگز ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے،  
یہاں تک کہ یہ مجھے خوض کو شرپ آن ملیں گے۔ پس میں دیکھتا ہوں کہ میری  
ان دو یادگاروں کے ساتھ تم کیا سلوک کرتے ہو.....؟

مسلم نے بھی اپنی صحیح میں اسی طرح لکھا ہے۔

## اہل بیتؑ سے عرض کیوں؟

151

فوراً استاد میری گفتگو کو قطع کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ذرا صبر کرو! تم نے جو کہا ہے کہ یہ روایت مشہور و معروف اور متواتر ہے، میں نے اس کو اس طرح تو نہیں سناء، بلکہ میں نے اس طرح سنائے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”کتاب اللہ و سنتی“ جی ہاں! یہ روایت بعض کے نزدیک سنتی مشہور ہے نہ کہ عترتی! استاد! کیا تم اس حدیث کے مدرک کو جانتے ہو؟

میں آپ کے اس قسم کے اعتراض کا منتظر تھا۔ اولاً یہ روایت اہل سنت کی معتبر کتابوں میں کتنی طریقوں سے پائی جاتی ہے اور ایک طریقہ ”اہل بیتی“، وارد ہوا ہے۔ جس طرح میں نے عرض کیا ہے، لیکن بعض لوگوں نے اس روایت میں تحریف کی ہے اور انہوں نے اہل بیت علیہ السلام کی جگہ پرست کو مطرح کیا ہے، میری سمجھ میں نہیں آتا کہ یہ دشمنی اہل بیت علیہ السلام کا نتیجہ ہے یا اور کوئی چیز ہے جو اس کھلی زیادتی و تحریف کا سبب نہیں آتا کہ آپ فرض کریں کہ ایک دو یادیں افراد نے روایت کو ”سننی“، ”قلل“ کیا ہے، جب کہ اس کے مقابل میں روایات کا سیل رواں ہے کہ جنہوں نے ”عترتی اہلی بیتی“ کو مطرح کیا ہے تو پھر اعتراض کی گنجائش پاتی رہ جاتی ہے؟ آپ ذرا تھوڑی دیر کے لئے صبر کریجئے تا کہ میں متن روایت کو چند مندرجہ اور حکم حوالوں سے نقل کروں، پھر آپ اعتراض کر لیجئے البتہ میں آپ کو حق دیتا ہوں، کیونکہ اس روایت کو مسانید اصلی سے نقل نہیں کرتے، بلکہ ان کتابوں میں روایت پائی جاتی ہے کہ جو آخر میں چھپی ہیں، یہاں تک کہ یہ مدارس میں پڑھائی جاتی ہیں، یہ اعتراض تو آپ پر ہوتا ہے، معدور تھا سے عرض کروں گا کہ آپ کے لئے بہتر ہے کہ آپ اپنی مختلف کتابوں میں روایت کو دیکھیں اور مصادر اصلی کی تحقیق کریں، تا کہ آپ کو اس عالم اسلام کے خلاف کی جانے والی وحشاندی نظر آجائے۔ میں نے سنائے کہ جامع الازہر مصر میں کمیت کتابوں میں

تلخیف کی گئی، اور حدیث و سنت کے مصادر اصلی کو کتابوں سے نکالنے کی کوشش کی گئی، اور اسی بخاری و مسلم میں شہرت کے باوجود تحریف کردی گئی۔

استاد: اولاً! میں جامع الازہر کے اس قصہ سے مطلع نہیں ہوں۔ اور احتمالاً ان پر یہ اڑام اور تہمت کہیں نہ ہو؟ اور دوسرا یہ بات یہ ہے کہ جو آپ نے ذکر کیا ہے میں اپنی کتابوں سے بے اطلاع نہیں ہوں۔ اور یہ روایت ”متدرک حاکم“ میں نقل کی گئی ہے۔ اور وہاں پر واضح ”کتاب و سنت“ کا ذکر ہوا ہے۔ اور آپ جانتے ہیں کہ ”متدرک حاکم“ اہل سنت کی معترض اور صحیح کتابوں میں سے ہے۔ اگر دوسروں نے نقل کیا ہے تو اس سے نقل ہے نہ کہ انہوں نے تحریف کی ہے۔

آپ ناراحت نہ ہوں۔ محدث چاہتا ہوں۔ میں نے جامع الازہر والی جو بات کی ہے وہ میں نے نہیں ہے۔ اور اس کے متعلق مجھے دیقق معلوم نہیں ہے۔ البتہ علماء الازہر میں سے ایک مشہور و معروف عالم ” محمود ابو ریا“۔

(مرحوم ابو ریا اہل سنت کے بزرگان میں سے ہیں، وہ پہلے جامع الازہر میں تھے انہوں نے ابو پیریرہ کے متعلق ایک تحقیقی کتاب لکھی ہے کہ یہ کتاب بڑی استنبالاً اور ابو پیریرہ کے متعلق حامع ہے اور ابو ریا نے بڑی محنت شافق اور بدل حجمی کے ساتھ ابو پیریرہ کے متعلق معلومات اکھنی کی ہیں ابو ریا کو بعد میں جامع الازہر سے اس کتاب کی وجہ سے نکال دیا گیا اور انہوں نے آخری عمر میں بڑی سختی، تنگ دستی دیکھی اور انہیں ملک بذر کر دیا گیا مجھے یاد ہے کہ والد مرحوم رضوان اللہ علیہ نے انہیں کئی مرتبہ کویت سے پیسے بھیکھے اور انہیں راہ خدا میں صبر کرنے کی تلقین کی خدا ان پر رحمت کر اور انہیں اہل بیتؑ کے ساتھ محسنوں فرمائے ।

جو کہ اہل سنت مصر کے بزرگ علماء میں سے ہیں اور انہوں نے کافی تحقیقی کام کیا ہے۔ ان کے رشیت دار نے مجھے یہ بات بتائی ہے۔

آپ روایت کی سند سے آگاہ ہیں، یہ میر لئے خوشی کی بات ہے۔ البتہ میں آپ کی وسعت اطلاع اور آگاہی کتب کو جانتا ہوں کیونکہ یہ طبعی امر ہے کہ میں نے اہل سنت کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہے اور ان کی تحقیق و جبتوں کی ہے، کیونکہ میرے لئے اہل سنت کی معتبر کتابوں کا مطالعہ کرنا ضروری تھا۔ کیونکہ ہم استدلال ان کتب سے کرتے ہیں، لیکن میری آپ سے خواہش ہے کہ آپ اپنی کتابوں کا دقیق مطالعہ کریں اور عین نگاہوں سے تحقیق کریں، اور یہی روایت جو موردنظر ہے اور آپ نے اس کی سند "وہ سنتی" کو "متدرک حاکم" سے دیکھا ہے۔ جب کہ "صحیح مسلم" میں "اہل بیتی" ذکر کیا گیا ہے، اور یہ "متدرک حاکم" سے مراتب کے لحاظ سے معتبر اور اہم تر ہے۔ اور دوسرے مصادر میں کلمہ "وہ سنتی" فقط آیا ہے اور فقط "متدرک حاکم" میں نقل ہوا ہے۔ پس اجماع "اہل بیتی" پر ہے۔ اور یہ روایت حدیث کی بڑی بڑی کتابوں میں ذکر کی گئی ہے "وہ سنتی" کو اس کی جگہ پر ذکر کیا گیا ہے۔ بیان پر پھر انکار کرتا ہوں، لوگوں نے دھاندلي کے ذریعے عالم اسلام کے خلاف سازش کرتے ہوئے ان روایات کو حذف کیا ہے جو اہل بیت قیامت سے مر بوطھیں۔ لیکن وہ اپنے ہدف اور مقصد میں کامیاب نہیں ہوئے، کیونکہ آج ترقی و تحقیق کا زمانہ ہے، اور لوگوں کو زبردستی مکتب اور ڈھہب کی پیروی کرنے سے روکا نہیں جاسکتا۔

لا اکر افی الدین قد تبیین الرشد من الغی۔

پھر ہم نے اس روایت کی اسناد اور مطالب کے لئے معتبر کتابوں کی طرف رجوع کیا تا کہ اس موضوع پر تفصیلی علمی بحث ہو سکے:

صحیح مسلم نے زید بن ارقم سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں:

اچونکہ اوائل بحث میں اہل سنت کی سخن میں تناقض پایا جاتا تھا وہاں پر

اشارة کیا تھا کہ انہوں نے ”عترتی“ کے جگہ پر ”ستنی“ کو لائے ہیں لہذا استاد روایات کے پیچھے تھے اور انہوں نے یہ روایت مستدرک حاکم سے لکھی ہے ]

قام رسول اللہ فینا خطیباً بماء یدعی خمماً بین  
مکہ و مدینة، نحمد اللہ و اثنی علیہ و وعظ و ذکر  
ثم قال اما بعد، الا ایها الناس فانما انا بشر یوشک  
ان یاتی رسول ربی فاجیب، وانی تارک فیکم  
الشقلین کتاب اللہ فیہ الہدی و النور، فخذدا  
نکتاب اللہ و استمسکو اہ، فتح علی کتاب  
الله و رغب فیه، ثم قال: و اہل بیتی، اذکر کم  
الله فی اہل بیتی اذکر کم اللہ فی اہل بیتی

[صحیح مسلم ج ۷، ص ۱۲۲، سنن البزری بیہقی ج ۲، ص ۱۴۸، مصایب  
الستہ، ج ۲ ص ۲۷۸]

”رسول خدا نے ”خ“ کے پانی کے نزدیک ”جو مکہ و مدینہ کے درمیان  
وائے ہے“ کھڑے ہو کر ہمیں خطبہ دیا۔ آپ نے حمد و شکرے باری تعالیٰ  
مجالانے اور موعظ و نصیحت کرنے کے بعد فرمایا:

اے لوگو! میں بھی ایک انسان ہوں، اور پروردگار کی طرف سے  
”عزرائیل علیہ السلام“ پیغام لے کر آئے ہیں اور میں عنقریب اس دعوت کو  
لبیک کہنے والا ہوں، اور میں تم میں دو بھاری گھنیں اور گراں بھاگنیں  
چھوڑ دے چار ہاہوں، کتاب خدا جو ہمایت و رونق ہے میں تم کتاب خدا کا  
وامن پکڑ لو اور اس سے تمسک رکھو، راوی کہتا ہے: آپ نے لوگوں کو

## ﴿النَّبُولَ نَعْلَمُ بِنَفْشِكُلُّهُ﴾

قرآن کے متعلق تشویق و ترغیب دلائی اور پھر کہا اور میری اہل بیت علیہ السلام  
تمہیں خدا کی قسم میری اہل بیت علیہ السلام کو فراموش نہ کرنا۔ خدا کی قسم میری  
اہل بیت علیہ السلام کو فراموش نہ کرنا۔“

سنن ترمذی نے سنی صحیح کے ساتھ اپنی کتاب میں جابر بن عبد اللہ سے نقل کیا ہے  
کہ وہ کہتے ہیں:

”رسول ﷺ نے مرام حج میں عرفہ کے روز ایک خطبہ ارشاد فرمایا  
جب کہ آپ اونٹ پر سوار تھے۔“

اے لوگو! میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھوڑ کر جا رہوں گے اگر تم نے ان  
سے حسک رکھا تو ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔

کتاب اللہ و عترتی اہل بیتی۔

”کتاب خدا اور میری عترت جو کہ اہل بیت علیہ السلام ہیں۔“

ترمذی کا کہنا ہے کہ ابوذر رض، ابو سعید رض، زید بن ارقم رض اور عذیفہ بن  
اسید رض نے بھی اس طرح روایت نقل کی ہے۔

[سنن ترمذی، ج ۲ ص حدیث ۳۰۸ حدیث ۳۷۸۸]

اسی طرح ترمذی نے اس روایت کے بعد زید بن ارقم سے اس عبارت کے  
ساتھ روایت نقل کی ہے:

انی تارک فیکم مَا ان تمسکتم بِهِ لَن تصلوا  
بعدِی، احْدِسْمَا اعْظَمُ مِنَ الْآخِرِ، كَتَابُ اللَّهِ  
حَبَلٌ مَمْدُودٌ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ، وَعَتْرَتِي  
أَبْلَى بَيْتِي وَلَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّى يَرْدَا عَلَى الْحَوْضِ،

## آل نون یعنی کیمی؟

فانظرونى کیف تخلفونى فیہما۔

[ہمان منع سابق]

”میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں اگر تم نے ان سے حسک رکھا، میرے بعد ہرگز گمراہ نہ ہو گے یہ ایک دوسرے سے غیبیم تر ہیں کتاب خدا آسمان سے زمین کی طرف کھنچی ہوئی رہی ہے، اور میری عترت ”آل بیت علیہ السلام“ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے یہاں تک کہ حوض کوثر پر مجھے آن ملیں گے، پس دیکھتا ہوں کہ میرے بعد ان کے ساتھ کیا سلوک کرتے ہوں۔“

”صواعق الْحَرَقَة“ میں ابن حجر نے اس حدیث پر ایک جملہ کا اضافہ کیا ہے: ”ہرگز ان سے آگے بڑھنے کی کوشش نہ کرنا ورنہ ہلاک ہو جاؤ گے اور ان کی نسبت کسی قسم کی کوتاہی نہ کرنا ورنہ ہلاک ہو جاؤ گے، اور میری آل بیت کا احترام کرنا، کیونکہ یہ تم سے اعلم ہیں۔

[صواعق المحرقة ص ۱۴۸]

اتفاقاً حاکم نے مسند رک کی تیسرا جلد کے ص ۹۰۹ میں اس روایت کو تفصیل سے ذکر کیا ہے، اور اس نے حدیث کے آخر میں اضافہ کیا ہے:

رسول خدا ﷺ نے تین مرتبہ ارشاد فرمایا:

اعلمونَ أُولَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ؟

”کیا تم جانتے ہو کہ میں مؤمنین کی جان و مال سے زیادہ حاکم ہوں؟“

عرض کرنے لگے: جی ہاں! یا رسول اللہ ﷺ پھر آپ نے فرمایا:

مَنْ كَنْتَ مَوْلَاهُ فَعَلَيْكَ مُؤْلَاهٌ

(مسند رک حاکم، ج ۳، ص ۱۰۹)

﴿الذوون بیغش کیوں؟﴾

”کہ جس کامیں مولا ہوں، اس کا علی علیہ السلام مولا ہے۔“  
کنز العمال میں ابن جرید نے بھی ابو طفیل سے نقل کیا ہے۔

[کنز العمال، ج ۶، ص ۱۳۹۰]

نائی نے اپنی خصائص میں اسی حدیث کو غدریم کی حدیث کے ضمن میں زین ارقم سے نقل کیا ہے۔

[خصائص نسائی، ص ۲۱]

یہ حدیث کی چند معروف اسناد ہیں۔ اور دوسری کتابوں میں بھی اس حدیث کو نقل کیا گیا ہے اور یہاں پران کی بحث کی گنجائش نہیں ہے۔ ابھا اعرض خدمت ہے کہ یہ حدیث شیخ اور سن ہر دو کے نزدیک حدتو اتر تک پہنچی ہوئی ہے، مذہب اہل بیت علیہ السلام کی حقانیت کے لئے یہی حدیث کافی و دافی ہے کیونکہ آفتاب کی روشنی و حرارت ظلمت کہہ جہاں کو روشنی دیتی ہے اور یہ روشنی حق و راہ کے متلاشیوں کے لئے راہنمائی کرتی ہے اور حق و حقیقت کو واضح کرتی ہے۔

آپ صاف قلب کے ساتھ دراہل بیت علیہم السلام پر جھک جائیں، اس روایت پر عمل کرتے ہوئے مذہب اہل بیت کی حقانیت کو تعلیم کر لیں۔ اور تمام مذہبی وغیر مذہبی تعصبات سے چھٹکارا حاصل کر لیں۔ اپنے والدین کے عقیدہ پر عمل کرتے ہو جو حق کو شہادت کے، اور اس حدیث پر عمل نہیں کرتے جو....؟ مقدار کی بات ہے، فکر کرو۔ غور و خوض کرو تاکہ کسی نتیجہ پر بخیج سکو، اور وہ نتیجہ یہ ہے کہ آپ نے زندگی کا ایک حصہ بغیر جسجو و تلاش کے گزار دیا ہے، اور آپ ادھرا وھر سرگردان رہے۔ جب کہ رسول اکرم ﷺ نے آپ کے لئے ایک راستہ جنم رکھا ہے اس پر جیلے تاکہ وہ آپ کی راہنمائی کر سکیں۔

رسول خدا ﷺ جو کہ روف و مہربان نبی ﷺ ہیں۔ ایسا رسول ﷺ جن کی رحمت کے

## آل بیوں سے بخش کیں؟

فیوض و برکات تمام امت کے لئے ہیں۔ جو تمام انبیاء کرام ﷺ کے سردار ہیں، جو حکیم امت ہیں جو قیامت تک نبی و رسول ﷺ ہیں۔ کیا وہ امت کو بغیر کسی حادی و راہنمائی کے چھوڑ کر چلے جائیں گے اور انہوں نے لوگوں کو راہ حق کی ہدایت نہ کی ہو گی؟ یہ کیسے ممکن ہے کہ رسول خدا ﷺ لوگوں کو بغیر کسی وصیت اور سفارش کے چھوڑ کر چلے جائیں؟ اور اپنے خلیفہ و ا jä شین اور ولی کا تعارف و پیچان نہ کروائیں؟ بغیر اکرم ﷺ اپنی اس سفارش اور وصیت سے چاہتے تھے کہ اپنے اصحاب و یار ان کو سمجھا سکیں کہ اگر تم نے ہدایت و راہنمائی کی راہ پر ہمیشہ گام زدن رہنا ہے تو پھر تم میرے ان دو جا شینوں کے بغیر حق تک نہیں پہنچا جا سکتا۔

اگر تم حق و حقیقت کی بلند عمارت اور قبح ایمان کی بلندی پر چڑھنا چاہتے ہو تو پھر اطمینان کے ساتھ قدم رکھیں، وگرنہ تمہارے قدم پہلے زینے پر ڈگ کا جائیں گے اور تم ہلاکت و گمراہی کی وادی میں جا گرو گے۔

اگر آپ احکام الہی کو حاصل کرنا چاہتے ہیں تو پھر قرآن کو اچھی طرح درکریں اور مفسرین حقیقی، الہ ذکر اور بغیر اکرم ﷺ کے واقعی و حقیقی جا شینوں سے مدد حاصل کریں اور ان کی طرف بڑھے بغیر رہنماؤر ہر تسلی بخش کے ایک قدم بھی اٹھانے کی ناکام کوشش نہ کرنا۔ وگرنہ ہلاک ہو جاؤ گے۔

اگر آپ اخراج و لغزش سے ہمیشہ کے لئے محفوظ رہنا چاہتے ہیں تو پھر اسرار کتاب خدا کو اس شخص سے حاصل کریں جس کے پاس "علم الکتاب" ہو اور نجات و رستگاری کی کششی ہو۔ ان کا دامن پکڑیں۔ مبارکی اور کے پیچے نہ جانا، مبارک ان سے

بِالْأَنْوَافِ بِغَضْنَيْنِ؟

آگے بڑھنے کی کوشش نہ کرنا، اور مبادا کہیں ان کے مبارک دامن سے ہاتھ نہ اٹھانا۔ یہ ہستیاں تو تالی تکو قرآن اور مخصوص عن المطاء ہیں: کیا پیغمبر اکرم ﷺ نے قرآن کے ہمراہ ان کا ذکر نہیں کیا ہے؟

کیا خدا نے رحمان نے ان ”آل بیت علیہ السلام“ سے ہر قسم کی کی پلیدگی اور نجاست کو دور نہیں رکھا، اور ان کو پاک و طاہر قرآن نہیں دیا ہے؟ کیا پیغمبر ﷺ کی رسالت اور زحمات کا اجر نہیں ہیں؟ کیا رسول خدا ﷺ نے وصی کے ذریعہ ان کا اعلان نہیں کیا ہے کہ

لَا أَسْتَلِكُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا مُوَدَّةٌ فِي الْقُرْبَىٰ۔

”میں تم سے اجر رسالت کا سوال نہیں کرتا مگر اپنے رشتے داروں آل بیت علیہ السلام کی محبت و مودت کا۔“

کیا رسول خدا ﷺ کے مودت و محبت کے سوال پر آپ نے لبیک یا رسول اللہ ﷺ کہا ہے؟ کیا آپ جس کی حیروی کر رہے ہیں اس کی مودت صادق نہیں ہے؟ اگر نہیں تو پھر کیوں نہیں؟ کیا تیسرا لفظ کا وجود بھی ہے؟ پس قرآن والی بیت علیہم السلام کے علاوہ پیغمبر ﷺ کا کوئی اور حقیقی جانشین ہو سکتا ہے؟ اگر ہم نے ان دونوں سے تمسک رکھا تو پھر کامیاب، وگرنہ ”جس راہ پر آپ ہل رہے ہیں یہ رستہ تو قبرستان کو جاتا ہے۔“

کتاب و عترت تو یاران باوفا اور منافقین کی درمیان علامت ہے۔ پیغمبر اکرم ﷺ نے ویسے ہی حضرت علی علیہ السلام کو نہیں کہہ دیا تھا کہ

سَا يَحِبُّكَ الْأَمْوَانُ وَمَا يَغْضُلُكَ الْأَسْنَاقُ۔

”تحس سے فقط مومن محبت کرے گا اور منافق بغض رکھے گا۔“

## اہل زبان یہ بغض کہیں؟

قرآن و عترت ہر دو باہم چلیں گے، کہ کیونکہ عترت، زبان ناطق قرآن ہے اور اگر عترت نہ ہو تو پھر پیغمبر ﷺ کے بعد ہم قرآن کے مطالب کو کیسے سمجھیں گے، محکم و قضاۓ کو ایک دوسرے سے کیسے تشخیص دے سکیں گے، اور ناسخ و منسوخ کو کیسے پہچان سکیں گے.....؟

اور یہ کتاب و عترت ہی باہم مل کر ہمارے مسائل اور مشکلات کو حل کر سکتے ہیں۔ اگر کوئی اس دنیا سے کامیاب لوٹا چاہتا ہے کتابی و اجتہادی رائے دیتا ہے۔ اور فتویٰ دیتا ہے اور اپنے آپ کو بین قرآن سمجھتا، اور لوگوں کے درمیان اختلاف پیدا کرتا ہے تو یہ وہی آئندہ تو تھے جو خواہشات نقافی کی خاطر ظالم و جابری امیہ و عبایہ کے حکمرانوں کا دفاع کرتے تھے، ان کی کاسہ لیسی کرتے تھے۔ ان کو راضی و خوش کرنے کے لئے جھوٹی اور جعلی روشنی گھرتے تھے۔ ان کو سنت پیغمبر اکرم ﷺ میں وارد کرتے تھے، ان پر کیسے اور کس طرح اعتماد کیا جا سکتا ہے؟ جس جگہ حق کا امام علی علیہ السلام تشریف فرما ہوں وہاں پر معاویہ کی کیسے پیروی کی جائے؟ اگر کسی جگہ حق ہو تو وہاں پر باطل کی کیسے پیروی کی جاسکتی ہے؟

ہمیں یہ غفلت و نادانی ہے! اپنی یہ خوف راموشی ہے! اپنی یہ پیغمبر اکرم ﷺ کی سفارش کو دیدہ و دلیری سے چھوڑنا ہے! آپ کس منہ سے اپنے آپ کو محمد ﷺ کے پیرو کشیتے ہیں، جب کہ جو آپ کی خواہشات نقافی چاہتی ہیں انہیم دیتے ہیں؟ بعض احکام کو قبول کرتے ہیں اور بعض کو قبول نہیں کرتے خدا نہ کرے کہ اس آیت کے مصدق بنا جائیں۔

إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَقْرَرُ فَوَأْيَنَ اللَّهَ  
وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِعَصْرٍ وَنَكْفُرُ بِعَصْرٍ، وَيُرِيدُونَ أَنْ

يَتَخَذُّلُوْبَيْنَ ذَلِكَ سَيْلًاً۔ اُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُوْنَ حَقًا،  
وَاعْتَدُّنَا لِلْكَافِرِيْنَ عَذَابًا مُهِمَّاً۔ (سورہ نساء ۲۸۷)

”جو لوگ کفر کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ اور اس کے رسولوں کے ساتھ اور یوں چاہتے ہیں کہ اللہ کے اور اس کے رسولوں کے درمیان میں فرق رکھیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعضوں پر تو ایمان لاتے ہیں اور بعضوں کے مکر ہیں۔ اور یوں چاہتے ہیں کہ میں میں ایک راہ تجویز کریں۔ ایسے لوگ یقیناً کافر ہیں۔ اور کافروں کے لئے ہم نے اہانت آمیز سزا تیار کر کی ہے۔“

یہ کافر پیغمبروں کے درمیان اختلاف کرتے تھے اور ہم پیغمبروں صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام وحی کے درمیان اختلاف کرتے ہیں، وہ یہ ہے کہ اگر خدا اور اس کا رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہم سے کسی امر کا تقاضا کرتے ہیں تو پھر جیسیں اس کی تاویل نہیں کرنی چاہیے، فوراً کاملاً اطاعت کرنی چاہیے۔ اور اپنی رائے نہیں دینی چاہیے، لیکن بڑے افسوس کی بات ہے کہ بعض دفعہ پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی گفتگو کی مخالفت کی گئی، اور آپ کی بات کو کاٹ دیا گیا اور آپ پر ہدیان کی تہمت لگادی گئی۔

یہی روایت کہ جس پر ہم بحث کر رہے ہیں، اس پر آپ وقت کریں کہ اکثر حدیث کی کتابوں میں نقل کیا گیا ہے اور اس کی جمارت ”وَعَنْتَوْتِ اهْلِ بَيْتِيْ“ نقل کیا گیا ہے۔ لیکن آج آپ اہل سنت کی جس کتاب میں دیکھیں گے وہ ”سننی“، کوئی حکیم کے کیا یہ تناقض گوئی نہیں ہے؟ یہ تحریف ہے یہ اہل سنت کے علماء حدیث کے اجماع کی واضح مخالفت ہے۔

استاد: جو کوکہ سر نیچے کر کے بڑی گہری سوچ میں ڈوبے ہوئے تھے کافی دیر کے بعد انہوں نے سر کو بلند کیا اور کہنے لگے: یہ تم نے جور و شو و واضح مصادر و اسانید نقل کی ہیں ان میں کسی قسم کی تاویل کی تجویز باقی نہیں ہے۔ واضح ہے کہ وہ ”عمرتی“ کی جگہ

﴿اَنَّ رَوْنَ مَنْ يَنْهَا بِنَهَا؟﴾

”سنی“ کو لائے ہیں۔ شاید کسی ایک شخص نے کسی وجہ سے یا غفلت و نادانی سے کیا ہو، اور اس کے بعد ہزار افراد نے اسکی پیروی کی، بہر کیف میں تسلیم کرتا ہوں کہ حق تمہارے ساتھ ہے، لیکن جو میرے ذہن میں سوال کھٹک رہا ہے کہ اہل بیت ﷺ کے ہے مراد کون کون ہیں؟ کیا یہ امام ﷺ ہیں جن کے قلم قاتل ہو یا ان کے علاوہ بھی؟ اور آپ آیت تطہیرؓ ”اَنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيَذَهِبَ عَنْكُمُ الرُّجُسُ اهْلُ بَيْتٍ عَلَيْهِمْ وَيَطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا“ کو فراموش نہ کریں کہ یہ تطہیرؓ کی زوجات سے مربوط ہے یا تطہیرؓ کی زوجات اہل بیت ﷺ کے ہمراہ؟

اس سوال کا جواب دوسری بیٹھک ”Sitting“ پر موقوف ہو گیا کیونکہ کافی دیر

ہو چکی تھی۔



## آخری منظر

### آل بیت کون ہیں؟

بده کے روز ہماری بحث نہ ہو سکی، کیونکہ استاد حبھی پر تھے، اور ایک ہفتہ کے بعد اتوار کے روز ہماری ولچپ بحث تلقین کے موضوع پر دوبارہ شروع ہوئی، خداوند کریم کے نام سے بحث کا آغاز کیا۔

استاد امیج میری خواہش ہے کہ آل بیت علیم السلام اور ان کی شاخت کے بارے میں بحث کی جائے۔ ہر کوئی جانتا ہے کہ آل بیت علیلہ کی محبت و مودت آتش جہنم سے دوری کا سبب ہے، اور آل بیت علیلہ کی مودت و دوستی پلی صراط سے گزرنے کا پاسپورٹ ہے، حافظ حموئی فرانک اسٹیفن میں روایت کو رسول اکرم علیہ السلام سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:

معرفة آل محمد براءة من النار و حب آل محمد حواز

على الصراط والواية لال محمد امان من العذاب۔

(فوائد السمعین ص ۲۳ متوالی صواعق المرقہ ص ۲۳ یتایع المودہ قندوزی حنفی باب

۲۸۶ ص ۵۶)

”شاخت آل محمد علیہ السلام جہنم کی آگ سے برات ہے اور آل محمد علیہ السلام کی ولایت عذاب الہی سے امان ہے“

اے استاد محترم! آل محمد علیہ السلام نبوت کا درخت، اور امت محمد علیہ السلام کے لئے باعث

## اہل نبیوں سے پیش کیئے ہیں؟

رحمت، اور فرشتگان الٰی کے لئے ارزپورث ہیں۔ اہل بیت اطہار علیہم السلام ایک ایسا پاک درخت ہیں کہ ”اصلہا ثابت و لفڑ عہافی السماء“ کہ جس کی جڑیں زمین میں اور شاخیں آسمان تک پہنچی ہوئی ہیں۔ سیوطی اپنی کتاب در المنصورہ کی ج ۵ اور ص ۱۹۹ پر آیت تلمیح کے ذکر کے بعد رسول اکرم ﷺ سے نقل کرتا ہے کہ آپ نے فرمایا:

نَحْنُ أَهْلُ الْبَيْتِ الَّذِينَ طَهَرْنَا اللَّهُ مَا مِنْ  
شَجَرَةِ النَّبِيِّ وَمَوْضِعِ الرَّسُالَةِ وَمِنْخَلِفِ الْمَلَائِكَ  
وَبَيْتِ الرَّحْمَةِ وَمِعْدَنِ الْعِلْمِ۔

”ہم اہل بیت علیہ السلام کو خداوند تعالیٰ نے رجس و پلیدگی سے پاک و ظاہر رکھا، ہم شعبہ نبوت بھی ہیں اور جایاگاہ رسالت بھی، اور ہمارے گھر میں فرشتوں کی ہر وقت آمد و وقت رہتی ہے اور ہمارا گھر علم و فضیلت کی کائن بھی ہے، اور رحمت کا گھر بھی ہے۔“

حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے نجی البلاغہ کے خطبہ ۱۰۸ میں اسی طرح کا ایک ارشاد فرمایا ہے:

نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبِيِّ وَمَحَطُ الرَّسُالَةِ وَمِنْخَلِفِ  
الْمَلَائِكَةِ وَمِعَادُنِ الْعِلْمِ وَبَيْنَابِعِ الْحُكْمِ۔ نَاصِرُنَا  
وَمَحِنُنَا يَنْتَظِرُ الرَّحْمَةَ وَعَدُونَا وَمِغْضُنَا يَنْتَظِرُ  
السُّطُوْرَ۔

”ہم شعبہ نبوت، مرکز رسالت، ارزپورث فرشتگان الٰی، علم و داں کی کافیں، حکمت و دانائی کے جھٹے ہیں، ہمارے دوست اور ہماری محبت رکھنے والے رحمت الٰی کے ملتھر ہیں اور ہمارے وہیں عذاب الٰی سے

## جزلِ نون پیغام کیوں ہے؟

پیغمبر کھڑے ہیں۔“

خطبہ ۹۳ میں ارشاد فرماتے ہیں کہ:

عترته خیر العتر و اسرته خیر الاسر و شجرتہ

خیر الشجرة۔

”عترت والل بیت علیہ السلام عترتوں سے بہتر، خاندان رسول خدا علیہ السلام خاندانوں سے افضل و برتر اور شجر رسول خدا علیہ السلام تمام شہروں اور انساب سے افضل ہے۔“

اے استادا یہ وہی ال بیت رسول خدا علیہ السلام تو ہیں کہ آپ پر ہر نماز میں کہ رسول خدا علیہ السلام کے نام کے بعد ان پر درود و صلوات پہنچنا واجب ہے، کیا تم نماز میں تشهد کی حالت میں یہ نہیں کہتے:

اللهم صلی علی محمد و علی آل محمد كما

صلیت علی ابراهیم وآل ابراهیم“

”اے خدا یا محمد وآل محمد پر اسی طرح درود پہنچ جس طرح ابراہیم علیہ السلام اور

آل کی ال بیت علیہ السلام پر پہنچ جائے۔“

کیا بخاری نے ال بیت الہمار علیہم السلام کے ساتھ دشمنی وعداوت کے باوجود

ان کی عصمت و طہارت کی گواہی نہیں دی، جب کہ وہ اس آیت ان الله و ملائکه

یصلوون علی النبی کی تفسیر کر رہا تھا، تو اس نے پیغمبر اکرم علیہم السلام سے ایک روایت لفظ

کی ہے کہ آپ نے فرمایا: کہ مجھ پر اس طرح درود پہنچا کرو۔

اللهم صلی علی محمد و علی آل محمد، كما

صلیت علی ابراهیم وآل ابراهیم انک حمید

## آل زبول نے شخص کیا ہے؟

مجید، اللہ ہے نارک علیٰ محمد وآل محمد کما  
بارکت علیٰ ابراہیم وآل ابراہیم انک حمید  
مجید۔

[صحیح بخاری، ج 4، ص 146 اکتاب بدء الخالق وکتاب التفسیر ج 2، ص 120  
صحیح مسلم ج 2، ص 16 اکتاب الصلوٰۃ سیوطی در المنشور ج 5 ص 215]

یہ اسی عظیم ہستیاں ہیں کہ جن کی عظمت اور فضائل کے قصیدے شافعی مذہب کے رئیس امام  
شافعی نے پڑھے ہیں۔ انہوں نے اہل بیت اطہار علیہم السلام کی شان میں کافی اشعار کہے ہے  
لیکن ہم ذیل میں ان کے مشہور اشعار پر ہی اکتفاء کرتے ہیں وہ کہتے ہیں:

بِآلِ بَيْتِ رَسُولِ اللَّهِ حَكْمٌ

فِرْضٌ مِّنَ اللَّهِ فِي الْقُرْآنِ أَنْزَلَهُ

كَفَاكُمْ مِّنْ عَظِيمِ الْقَدْرِ أَنْكُمْ

مِنْ لَمْ يَصُلْ عَلَيْكُمْ لَا صَلُوٰةٌ لَهُ

اے خادمِ ان رسول خدا! تھاری دوستی و مودت فرض و واجب ہے اور

ضد اوندنے قرآن مجید میں اس کی طرف حکم کیا ہے۔

تمہارے لیے یہ خروٰ عظمت کافی نہیں ہے کہ جو شخص تم پر نماز میں درود و صلوٰۃ  
نہ سمجھے اس کی نماز باطل ہے۔

استاد! تم نے اشعار کی شافعی کی طرف جو نسبت دی ہے کہ اہل بیت علیہم  
سے دوستی و محبت قرآن میں واجب قرار دی گئی ہے، اس نے کس آیت میں دیکھا ہے؟

[مسند احمد بن حنبل ج 4، ص 223]

شافعی نے اہل بیت کی مدح میں کافی اشعار کہے نہیں اور اس کے دوسرے  
اشعار ”دیوان الامام الشافعی“ میں ذکر کئی گئے ہیں جنہیں محمد عفیف

﴿النَّبِيلُ شَفَعَ كَيْلُ؟﴾

الزعبی نے جمع کئے ہیں، اور یہ کتاب بیروت میں چھپی ہے من جملہ اس کے تین اشعار بہت مشہور اور زیبا ہیں ।

”اگر کسی مجلس میں ان پاک ہستیوں، حضرت علیؑ اور آپ کے دو فرزند ارجمند ”حسنؑ و حسینؑ اور فاطمہ زہراؑ کا ذکر ہو جائے تو یہ معرفت لوگ جن کے بدن میں دشمنی الہی بیت مغلق رہتی ہے کہتے ہیں کہ اسکی گفتگو نہ کیا کریں کیونکہ یہ افسیوں کی حدیث ہے۔“

یہ دو شعر بہت مشہور و معروف ہیں اور ان اشعار کو دوسرے لوگوں کے ساتھ امام احمد بن حنبل نے اپنی مسند (1) میں ان کو نقل کیا ہے البتہ ان کی لگاہ میں سورہ شوریٰ کی تینجوا یہ آیت ہے کہ خداوند ارشاد فرماتا ہے:

قُل لَا إِسْالَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرُ الْأَمْوَالِ فِي الْقُرْبَىٰ -

”اے رسول ﷺ کہہ دیجئے! کہ میں تم سے اجر رسالت کا کچھ نہیں مانگتا سوئے اپنے قربیوں اور اہل بیت ﷺ کی مودت و محبت کے۔“

استاد: عثیمین عثیمین کے رشتہ داروں سے کون لوگ حراود ہیں؟ یہاں پر تو بطور مطلق آیا ہے۔ یعنی عثیمین عثیمین کی زوجات اس آیت میں شامل ہوں گی۔

ہرگز ایسا نہیں ہے! کیونکہ عثیمین عثیمین خود مشہر و مین قرآن ہیں، آپ نے ان کا تعارف کروایا ہے اور وہ چار ہستیاں ہیں۔

طبرانی، انور دویہ، شعبی، احمد بن حنبل، ابو حیم، ابن المغازی اور دوسرے لوگوں نے ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ اس کا کہنا ہے:

لَمَّا نَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةِ، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَنْ

قَرَأَتْكَ بِسْوَلَةَ الَّذِينَ وَجَبَتْ عَلَيْنَا مُوْدَتَهُمْ؟

فَقَالَ عَلَىٰ وَفَاطِمَةَ وَابْنِهِمْ -

## آل نبیوں سے پیش کیوں؟

جب یہ آیت نازل ہوئی تو رسول خدا ﷺ سے سوال کیا گیا کہ وہ کون لوگ ہیں کہ جن کی مودت و محبت رکھنا ہمارے لئے واجب قرار دیا گیا ہے؟

آپ نے فرمایا: علی علیہ السلام و فاطمہ علیہما السلام اور ان کے دو فرزند "حسن علیہما السلام و حسین علیہما السلام"۔

اس سے ہر کو حافظ کنجی نے اپنی کفایہ میں حافظ ابو قیم سے ایک جالب روایت نقل کی ہے:

قال جابر بن عبد الله: جاء اعرابی الى النبی  
وقال: يا محمد اعراض على السلام فقال:  
تشهد ان لا إله الا الله وحده لا شريك له وان  
محمدًا عبده ورسوله قال: تبالي عليه احراء؟  
قال: لا، الا المودة في القربي - قال: قربتني  
او قرأتني؟ قال: قرأتني قال: هات انا بعسك،  
فعلى من لا يحبك ولا يحب قرأتك ، لغة  
الله - فقال النبی : آمين -

جابر بن عبد الله انصاری نقل کرتے ہیں کہ ایک اعرابی رسول ﷺ کے پاس آیا اور عرض کیا:

اے محمد ﷺ! آپ اسلام کی وضاحت کریں۔  
جیخبر اتم گواہی دو اللہ کے علاوہ کوئی خدا نہیں ہے اس کا کوئی شریک  
نہیں ہے اور محمد ﷺ اکل کے بندے اور رسول ہیں۔

## آل رسول سے پیش کیوں؟

اعربی: کیا آپ اس امر سالت کا کوئی اجز بھی چاہتے ہیں؟

چیخبر: نہ، فقط اپنی اہل بیت ذوی القربی کی محبت۔

اعربی: میرے رشتہ دار یا آپ کے رشتہ دار

چیخبر: میرے رشتہ دار۔

اعربی: اے چیخبر! اپنے ہاتھ کو مجھے دیجئے تاکہ میں آپ کی بیعت

کروں، پس جو شخص آپ سے اور آپ کے اہل بیت علیہ السلام سے محبت نہ

کرے خدا اس پر لعنت کرے۔

چیخبر: آں!

فخری رازی اپنی تفسیر کی ساتویں جلد کے ص ۳۹۰ پر رقم طراز ہیں:

میں کہتا ہوں کہ آپ محمد ﷺ وی لوگ ہیں کہ جن کی طرف آپ کا حکم

لوٹتا ہے اور جن کی شکل و صورت اور شکل چیخبر اکرم ﷺ سے ملتی ہیں، وہ

فقط اہل بیت علیہ السلام رسول ﷺ ہیں اور اس میں کسی قسم کا شک و شبہ نہیں

ہے کہ ”فاطمہ علیہ السلام، علی علیہ السلام، حسن علیہ السلام اور حسین علیہ السلام کا رسول ﷺ“

سے زیادہ رابطہ و تعلق ہے۔ اور یہ تم تک تو اتر کی حد تک پہنچا ہے پس یہ بد

بھی امر ہے کہ اہل بیت علیہ السلام آپ کی آں ہیں ان کے علاوہ نہیں۔

میں اس سے بڑھ کر کہتا ہوں کہ یہ خداوند تعالیٰ کے صراط مستقیم ہیں۔ ہر روز نماز

میں سورہ الحمد کی تلاوت کرتے وقت خدا سے دعا مانگتے ہیں کہ ہمیں اس صراط کی رہنمائی

وہدایت کر ”اہدنا الصراط المستقیم“۔

کتاب ذخیر العقبی کے ص ۱۶ پر رسول خدا ﷺ سے نقل کرتے ہیں کہ آپ

نے فرمایا:

انَا وَاهْلَ نِيَّتِي شَهِرَةٌ فِي الْجَنَّةِ وَأَغْصَانُهَا فِي

الدینا، فمن تمسك بنا اتخدالی ربه سبیلا۔  
”میں اور میرے الی بیت علیہ السلام بہشت کا شجر ہیں، اس کی شاخ اور پتے  
دنیا میں ہیں۔ ہم جس نے ہم سے تمسک رکھا اس نے پروردگار کے  
راستہ کو پالیا۔“

ثعلبی ”الکشف والبیان“ میں ”اہدنا الصراط المستقیم“ کی تفسیر کرتے  
وقت مسلم بن حیان سے نقل کرتے ہوئے کہتا ہے کہ میں نے ابو ہریرہ سے سنا ہے کہ جو  
کہتا ہے:

”اس سے مقدمہ، صراطِ محمد وآلِ محمد ہے۔“

اس سے بھی یہ کہ میں عرض کروں گا کہ حاکمِ حکا فی نے اپنی کتاب ”شواهد  
التزیل“ میں چند طریق سے رسول خدا ﷺ سے نقل کیا ہے کہ آپ نے فرمایا:

ان الله خلق الانبياء من اشعار شتى وخلقني  
من شحررة واحدة، فانا اصلها وغلى فرعها،  
وفاطمة لقاحها، والحسن والحسين ثمرها،  
فمن تعلق بغضن من اغصانها بجا، ومن زاغ  
عنها ہوی، ولو ان عبد الله بين الصفا  
والمرودة الف عام ثم الف عام ثم الف عام ثم  
لم يدرك صحبتنا، اکبه الله على من تحرى في  
النار- ثم تلا“

”قل لا أستلزم عليه اجرًا إلا المودة في القربي۔  
”الله تعالى نے تمام انبیاء کو گونا گون و رختوں سے پر اکیا ہے اور مجھے

## ﴿آل نبیوں سے پیش کیوں؟﴾

درخت مخصوص سے پیدا کیا ہے، میں اس درخت کی جڑ اور علی علیہ السلام اس کی شاخ، اور قاطمہ علیہ السلام اس کی پتے اور حسن علیہ السلام و حسین علیہ السلام اس درخت کا شریں۔ پس جس نے بھی اس کی ٹہنیوں میں سے کسی ایک کو پکڑ لیا وہ کامیاب و کامران ہو گیا، جو اس سے دور ہو گیا وہ بہاک ہوا، اگر کوئی بندہ، خدا کی عبادت صفا و مروہ کے درمیان ہزار سال کرے، پھر ہزار سال کرے اور پھر ہزار سال عبادت الہی بجالائے لیکن اس کو ہمارے ساتھ محبت نہیں ہے۔ خداوند اس کو جہنم کی آگ میں اندھے منہ گرانے لگا۔ پھر اس کے بعد آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی

”قُلْ لَا إِسْكَانَكُمْ عَلَيْهِ۔“

[حاکم حسکانی ”در شوابد لائزیل“ کنجی در کفایہ ص ۱۷۸]

اے استاد! طبرانی اپنی تفسیر الاوسط میں امام حسین علیہ السلام سے نقل کرتا ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

الرَّزْمُوا مُسْوِدَتْنَا أَهْلُ الْبَيْتِ، فَانَّهُ مِنْ لَقَى اللَّهَ عَزَّوَجَلَ وَهُوَ يُوَدَّنَا دَخَلَ الْجَنَّةَ شَفَاعَتْنَا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يَنْفَعُ عَبْدًا عَمَلَهُ لَا يَعْرِفُهُ حَقْنَا۔

[مجمع بیشمری، ج ۹ ص ۱۷۲، رشافت الصادی ص ۴۳]

”ہم اہل بیت علیہ السلام کی محبت و مودت سے ہرگز جدا نہ ہوئے ہر دشمن جو چاہتا ہے کہ اپنے خدا سے ملاقات کرے اور اس کے دل میں ہماری محبت بھی ہے تو یہ وہ ہماری شفاعت سے بہشت میں داخل ہو گا۔ مجھے اس ذات کی شرم حس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے اسکی بھی بندے کی

اللہ کیلئے پیش کیں؟

عبادت اور عمل اس کو کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتا جب تک اس کو ہمارے حق کی پہچان و شاختہ نہ ہوگی۔

حاکم نے مسدرک میں اہن عباس رض سے روایت لفظ کی ہے کہ رسول

خدا صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے ارشاد فرمایا:

لوان رجلاً صفن نین الر کن والمقام فصلی  
وصام ثم لقی اللہ وهو سفیضی لا اهل بیت  
محمد دخل النار۔

”اگر کوئی شخص رکن اور مقام کے درمیان نماز پڑھتے اور روزہ رکھے، اور  
پھر اسی حالت میں مر جائے، جب کہ اس کے دل میں دشمنی آل محمدی تو  
وہ سیدھا جہنم میں جائے گا۔“

[مستدرک حاکم، ج ۲، ص ۱۴۹]

اے استاد! اہل بیت علیہ السلام و علیہم السلام ہمیں ہیں کہ جو بھی ان سے متصل ہوا وہ  
کامیاب و کامران ہوا۔ جس نے ان کے دامن کو چھوڑ دیا، اور ان کی ولایت کو قبول نہ  
کیا وہ ہلاک ہوا۔

حاکم اپنی کتاب مسدرک میں اپنی مسند کے ماتحت خوش کتابی سے لفظ کرتے ہیں  
کہ اس نے کہا: میں نے ابوذر رض کو دیکھا جو کہ کعبہ کی کثیر کی کوپڑے ہوئے تھے اور  
کہہ دے تھے۔

اے لوگو! جو مجھے پہچانتا ہے وہ تو پہچانتا ہے جو میں جانتا وہ جان لے کر میں  
ابوذر ہوں، میں نے رسول خدا سے تاہے کہ آپ نے فرمایا:

مثل اہل بیتی کمثیل سفینۃ نوح، من

رکھیا نجی و من تخلف عنہا غرق -

(مستدرک حاکم ج ۲، ص ۲۴۳، صواعق المحرقة ص ۱۸۴، الجامع الصغير ج ۱، ص ۹۷، مستحب کنز العمال، ج ۵، ص ۹۲، مجمع الزوائد ج ۹، ص ۱۶۸ ممناقب ابن مغازلی ص ۱۲۲، تاریخ بغداد ج ۲، ص ۹۱، نور الایصار شیلنجی ص ۱۰۲، اسعاف الراغبین ص ۱۱۴)

”کہ میرے الہ بیت علیہ السلام کی نوح علیہ السلام کی مانند ہیں کہ جو اس میں سوار ہو گیا وہ کامیاب ہو گیا، اور جس نے اس سے منہ موزا وہ ہلاک ہو گیا۔“

حاکم ایمی کتاب ”ادم“ میں کہتا ہے کہ اس حدیث کی صحت ہے۔ اور اسی طرح

حاکم بھی ایمی عباس دیٹھو سے نقل کرتا ہے کہ رسول خدا ﷺ نے فرمایا: ”آسمان کے ستارے نہیں والوں کی رہنمائی کرتے ہیں، کہ وہ کہیں دریا میں غرق نہ ہو جائیں۔ اسی طرح میرے الہ بیت میری امت کا طباء و ماوی ہیں تاکہ ان کے درمیان اختلاف و اختصار نہ ہو سکے۔ اگر عرب کے کسی گروہ نے میرے الہ بیت سے خالفت کی اور ان کے درمیان فتنہ و فساد پیدا کرنے کی کوشش کی تو شیطان کی حزب میں سے محسور ہوں گے۔“

(مستدرک حاکم، ج ۳، ص ۱۴۹، ”النجوم امان لا بل لا رض من العرق، اہل بیت امان لا متنی من الا ختلاف فاذَا خالفتها قبیلة من العرب اختلفوا فصاروا حزب ایلیس“ اور روایت احمد ممناقب میں آئی ہے ”فاذَا نبی ایلیس نبی اہل الارض“ اگر میں اہل بیت نہ ہوں گے تو پھر لوگ زمین پر نہ رہیں گے اے استاذ الہ بیت علیہ السلام وہی خدا کے برگزیدہ ہندے ہیں کہ جن کی شان میں

ارشاد ہوتا ہے:

انما يرید الله ليذهب عنكم الرجس اہل



السيت ويطهر كم تطهيرا.

”اے ال بیت ﷺ! خدا نے تم سے رجس و پلیدگی دور رکھنے کا ارادہ کر رکھا ہے، جیسا کہ پاک رکھنا حق ہے۔“

اتفاق کی بات ہے کہ اس آیت مجیدہ سے پتہ چلتا ہے کہ ال بیت ﷺ نے مخصوص عن الخطاویں اور کسی قسم کا گناہ ان سے سرز نہیں ہوتا۔ کیونکہ خداوند تعالیٰ نے انہیں اپنے تمام بندوں سے پاک و طاہر قرار دیا ہے۔

استاد! آپ نے جو آیت بیان کی ہے اس کے مصدق فظ وہ لوگ نہیں ہیں جن کے متعلق تمہارا عقیدہ ہے، کیونکہ اس آیت میں رسول ﷺ کی ازواج بھی شامل ہیں، آپ اس آیت کے ماقبل اور مابعد کا ملاحظہ کریں آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ تمام کی تمام آیات رسول ﷺ کی ازواج کے متعلق ہیں اور ان کے خمن میں یہ آیت نازل ہوئی ہے۔

جہاں پر کلام ازواج رسول ﷺ کے متعلق ہے وہاں پر جمع مونث کا صیغہ لایا گیا ہے جیسے:

ان اتفیت، فلاتخصن، والا تسرجن، واقمن الصلة

و آتین الزکاۃ۔

لیکن یہاں پر جمع ذکر مخاطب کا صیغہ استعمال کیا گیا ہے، اس طرح کے موارد قرآن میں زیادہ ہیں۔ یہ کوئی تین چیز نہیں ہے اور آپ کے مدعا کے خلاف آیت اکمال دین کافی ہے۔ البتہ اس پر پہلے بحث ہو گئی ہے۔ آپ اس کی طرف رجوع کریں۔ آپ دیکھیں گے کہ اس آیت کی اہمیت کے طور پر آیت تحریم میہہ اور خنزیر کے گوشت کے درمیان لایا گیا! آپ سورہ مائدہ کی تیسرا آیت مطالعہ کریں ارشاد ہو رہا ہے:



حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما اهل  
لغير الله به والمنخنفته والموقوذة والنطية وما اكل  
السبح ال امداد كيتم وماذبح على النصب وان  
تستقسموا بالازلام، ذلكم فسق، اليوم عاينس الذين  
كفر وامن دينكم فلا تخشوهم واحشون، اليوم  
اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتى ورضيت  
لكم الاسلام دينا فمن اضطرف فى مخمة غير متجانف  
لاثم فان الاله اغفور رحيم۔

اس آیت شریفہ میں کئی ایک محترمات کو شمار کیا گیا ہے، ان میں سے مردار، خنزیر کا  
گوشت، خون، ایسا ذبیحہ جسے خدا کے نام کے بغیر ذبح کیا گیا ہو، اور دوسرا موارد کہ  
جن کا نام لیا گیا ہے، پھر ارشاد ہوتا ہے اب کفار تمہارے دین سے ناامید و مایوس ہو  
گئے ہیں۔ ان سے مت ڈریے گا فقط اپنے خدا سے ڈریے گا۔ آج میں نے تمہارے  
لئے دین کو کامل کر دیا ہے۔ اور اپنی فتووں کو تمہارے لئے تمام کر دیا ہے اور اسلام کو  
تمہارے لئے آئین کے عنوان پر قرار دیا ہے۔ جب یہ مطلب مہم تمام ہو گیا، تو پھر  
مطالب گزشتہ سے پیوستہ ہو جاتا ہے۔ کہ اگر کوئی شخص قحط کی حالت میں ناچار ہو جائے  
اور وہ حرام غذا کھالے تو اس میں کوئی اہکال نہیں ہے، کیونکہ خداوند غفور و رحیم ہے۔  
گویا یہ مطلب کافی مہم تھا، لہذا جملہ مفترضہ کے طور پر اس کو لایا گیا، جب کہ اس  
کا پہلی اور آخري آیت سے کسی قسم کا ربط نہیں ہے۔ چونکہ یہاں پر مطلب کافی مہم تھا  
گویا خداوند تعالیٰ اس کو آیات کے درمیان لایا ہے، تاکہ لوگ یہی وقت اور توجہ سے  
اس کی تحقیق کریں گے۔ اور اہم مطلب کو حاصل کریں گے۔

## اہل نبیوں سے بخش کیتیں؟

اس کو چھوڑ دیئے۔ خود پتھر سلام پڑھ کر جو کہ مفسر و مبنی قرآن ہیں نے اس افکار کو دور کیا ہے تاکہ لوگ اس ہم مطلب کو اس سے قبل اور بعد والی آیات پر احتمال نہ کریں۔ اس آیت کے نزول کے بعد ایک جالب مفصل داستان ہے کہ آپ نماز کے لیے جانے سے پہلے خانہ علی پڑھ کر وہیں پر جاتے اور ان کو خطاب کر کے ارشاد فرماتے:

إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُكَهِّرَ  
كُمْ تَطْهِيرًا (الصلوة) يَرْحَمُكُمُ اللَّهُ

[مسند احمد بن حنبل ج ۳، ص ۲۰۹]

”خداوند تعالیٰ نے ارادہ کر رکھا ہے کہ تم اہل بیت ﷺ کو رجس و نماز کی سے اس طرح دور رکھ جس طرح دور رکھنے کا حق ہے (نماز کا وقت ہے خاتم پر حرم کرے)۔

اگر آپ کو یاد ہو تو گزشتہ بحث میں، میں نے صحیح مسلم سے نقل کیا تھا کہ راوی کہتا ہے کہ میں نے خود پوچھا تھا کہ آپ کا مقصد اہل بیت سے کون مراد ہیں؟

آپ کا مقصد عورتیں نہ تھا، زید بن ارقم ﷺ ہمارے جواب میں کہتے ہیں:

”نہ اخدا کی قسم، کیونکہ ممکن ہے کہ ایک عورت اپنے شوہر کے ساتھ ایک مدت رہے، اور پھر وہ طلاق دے دے، اور وہ عورت اپنی قوم کی طرف لوٹ جائے لیکن اہل بیت ﷺ وہ لوگ ہیں کہ جن کا ریشہ واصل خانوادہ رسول سے ہے اور ان تمام پر صدقہ کھانا حرام ہے۔“

[صحیح ترمذی ج ۵، ص ۳۵۲، مسندruk حاکم ج ۳، ص ۱۵۸، اسد الغایہ ج ۵، ص ۱۲۵، در المنشور سیوطی ج ۵ ص ۱۹۹، مجمع الزوائد، ج ۹ ص ۱۶۸، تفسیر طبری، ج ۲۲ ص ۶، تفسیر ابن کثیر ج ۳، ص ۴۹۲، شواہد التنزيل حسکانی ج ۲، ص ۱۱]

## ﴿النَّبِيُّونَ لِنَفْسِهِمْ بِلَمْ يُنَزَّلُوا﴾

یہ بحث گزرنی۔ اگر آپ بخاری اور مسلم میں آیت تیم کے نزول پر بحث کریں اور آپ دیکھیں گے اور انہوں نے ثابت کیا ہے کہ حضرت حضرت عائشہ رسول ﷺ کی زوجات میں میں سے ایک زوج ہیں جو خاندان ابو بکر سے ہے نہ کہ وہ خاندان رسول ﷺ سے ہیں۔

[صحیح مسلم ج ۷، ص ۱۲۳]

اے اشاد مترم اہل بیت ﷺ پیغمبر ﷺ ہی وہ لوگ ہیں جن کی شان کے متعلق آپ ارشاد فرماتے ہیں:

من سرہ ان يحياء، ویموت مماتی، ویسكن حنة  
عدن غرسهاری، فلیوآل علیا من بعدی ولیوآل  
ولیه، ولیقتد نہل بیتی من بعدی، فانهم  
عشرتی، خلقوا من طینتی، ورزقو فهمی و علمی  
،فویل للمکدین نفضلهم من استی، القاطعن  
فیهم صلتی، لا انالیبہ اللہ شفاقتی -

”جو چاہتا ہے کہ وہ میری طرح زندگی گزارے، اور میری مانند نیا سے رحلت کرے اور بہشت بریں میں ساکن ہونا چاہتا ہے جیسے میرے پروردگار نے بتایا ہے پس اسے میرے بعد علی ﷺ کی ولایت کو حتما اختیار کرنا چاہئے۔ علی ﷺ کے دوستوں سے دوستی رکھے، اور میرے بعد میرے اہل بیت کے ساتھ تمکر رکھے اور ان کی اقتدار پیروی کرے، کیونکہ یہی میرا خاندان اور میری عترت ہے، میں کو میری میشی سی خلق کیا گیا ہے، میرا علم فہم اور اور اک ان کو دیا گیا ہے، پس میری امت کے ان

## اُن بُولے بُلچ کیوں؟

لوگوں پر افسوس ہے جوان کے فضل و فضیلت کی تکذیب کریں۔ اور میرے رحم و صلہ کو ان سے قطع کریں۔ خداوند ان لوگوں کو ہرگز میری شفاعت سے بہرہ مند نہ کرے۔“

اے استاد محترم! خدا گواہ ہے کہ ہمارا لئے یہی ایک روایت کافی ہے کہ ہم پر پیغمبر اکرم ﷺ نے اہل بیت ﷺ کی اتباع و میری وی لازم قرار دی ہے۔ چند نادان یہ کیوں چاہتے ہیں کہ اہل بیت ﷺ کی عظمت اور فضیلت خود حاصل کر لیں؟ کیا یہ شفاعت محمد ﷺ کے حاصل کرنے کی طرف مائل و راغب نہیں ہے؟ کیا یہ ممکن ہے کہ کوئی آدمی بعض واجبات کو بجالائے اور دوسرے واجبات کو اپنی مرضی سے نہ بجالائے اور پھر بہشت بریں میں جانے کی امید لگائے بیٹھا ہو؟

اے استاد! اہل بیت ﷺ ایسی عظیم ہستیاں ہیں کہ جو بھی ان کے دروازہ پر امید دا رزو لے کر گیا وہ خالی ہاتھ کبھی نہ آیا، اور ان کی جتنی بھی تعریف و درج کی جائے وہ مبالغہ آرائی نہ ہوگی۔

یہ تو نفس رسول اللہ، جان رسول اللہ ﷺ اور روح روان رسول اللہ ﷺ ہیں۔ یہا یے عظیم انسان ہیں کہ ان کے حق کی شاخت و پچان لازم ہے جن لوگوں کو یہ عظیم نعمت نصیب نہیں ہوئی وہ فوراً ان کے دروازہ پر جھک جائیں۔ خدا کی قسم، جن لوگوں نے ان نورانی ہستیوں سے دشمنی رکھی اور ان کی عظمت کا اقرار نہ کیا ان کو جہنم کی آگ جلائے گی۔

یہ اہل بیت ﷺ ... وہی لوگ ہیں جو تاریکی اور اندر ہیرے میں ہاتھ پیر مارنے والے لوگوں کو روشنی کی تقدیل دکھاتے ہیں۔ اور گمراہ لوگوں کی اپنے نور سے راہنمائی کرتے ہیں، یہ وہی لوگ ہیں جن کی تجدید و تاثیل زبان و حی سے ہوئی، اور رسول

خدا عزیز نے ان کی شخصیت بیان فرمائی۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ ان کے وجود میں جہان کے تمام افتخارات و امتیازات معنوی و روحانی مجسم ہیں۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ خداوند تعالیٰ نے انہیں علمِ لدنی عطا کیا ہے اور ان کی قدر و منزلت آسمانوں اور افلاک سے بھی بالاتر ہے۔ اور ان کا گلکوہ و جلال عالم ہستی سے بھی بالاتر ہے۔

یہ ایسے عظیم انسان ہیں کہ فضیلت و عظمت، بزرگواری و مجد اور کرامت سے آ راستہ و پیراستہ ہیں۔ اور ان کی بزرگی و عظمت کے سامنے بزرگان روزگار و رطحیرت میں ڈوب جاتے ہیں۔

یہ وہی عظیم لوگ ہیں کہ جن کے دروازے کے دربان فرشتے ہیں۔

یہ وہی لوگ ہیں ... کہ جن کے پھول کے گلکوڑوں کی ڈوری ملائکہ ہلاتے ہیں۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ جن کے گھر کا آٹا فرشتے آمادہ کرتے ہیں۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ جن کے پھول کے کپڑے جنت سے آتے ہیں۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ جن کے پھول کا درزی جبرائیل علیہ السلام ہے۔

یہ وہی لوگ ہیں ... کہ جن کے دروازہ پر موت اجازت مانگتی رہی۔

یہ وہی لوگ ہیں کہ جن کی محبت و مودت کے بغیر ایمان کامل نہیں ہوتا۔

یہ وہی لوگ ہیں جب تک رسول علیہ السلام کی خلافت و امامت کا اعلان نہ کرے تو رسول علیہ السلام کا دین کامل نہیں ہوتا۔

یہ وہی لوگ ہیں جو مخصوص پیدا ہوتے ہیں۔

## ﴿رَأَلْ زَوْنَ بِنَقْشِ كَيْنَ؟﴾

ہاں اگر ایک روز یقینی یا زمین تاریکی و ظلمت میں ڈوب جائے، تو ان کے نور ہدایت سے اس کو گمراہی سے نجات دلائی جا سکتی ہے، جو لوگ فروغِ محمدی علیہ السلام کے در کو بھول چکے ہیں، وہ راہِ اہل بیت علیہ السلام پر جھک کر دستک دیں۔ راہِ اہل بیت علیہ السلام پر آ جائیں کیونکہ یہی صراطِ مستقیمِ خداوندی ہے وہ در اہل بیت علیہ السلام پر جھک کر دستک دیں، تاکہ آںِ محمد علیہ السلام کو اندر آنے کی اجازت دے دیں۔

باغدا قلوب عارفانِ خدا اور اہلِ محبت کے دل ان کا اسیر ہو چکے ہیں۔ اور ان چہرہ ہائے درِ خشیدہ کے توسل کے محتاج ہیں، کیونکہ ان کے وسیلہ سے ہی حوانج اور مشکلات دور ہوتی ہیں۔

باغدا ان ملکوئی مخلوق کے پرچم تلے صاحبانِ حجج ہوں گے، اور ان کی مشعل ہدایت سے لوگ ہدایت یافتہ ہوں گے اور راہِ خدا پر جائیں گے۔

اے استاد! اگر ہر مسلمان اہل بیت علیہم السلام کو قبول کرتا ہے اور ان کی محبت ہر مسلمان کے دل میں پہنائی ہے تو پھر دوسروں کے دروازہ پر دستک، کیوں دیتے ہیں؟ بنن لوگوں کی تم طرف داری اور پیروی کرتے ہو ان کو تمام مسلمان را ہبہ قبول کرتے؟ تمام مسلمان دل و جان سے آں اطہار کو قبول کیوں نہیں کرتے تاکہ دنیا و آخرت میں سعادت و خوش بختی سے ہم کنار ہو سکیں؟ رضایتِ خدا اور رسول خدا علیہ السلام کو پا سکیں؟ بہتر (۷۲) فرقے بنانے کی ضرورت کیوں محسوس ہوتی کہ اکہتر (۷۱) ان میں دو زخی ہیں اور فقط ایک جنتی ہے۔ فرقہ ناجیہ تو ایک ہے جب کہ طرفِ دارانِ اہل بیت علیہ السلام کے تمام دعوے دار ہیں؟

بازارِ نجت سے سیراب کیوں نہیں ہوتے، چ جائے کہ ادھر اور ہر سے گولہ پانی پی رہے ہو؟ ان کے وجود پاک سے اپنے دلوں کو میقل کروتا کہ ہر گز پیاس سے نہ رہ

اہل بول سے بقش کیوں ہے؟

سکوا اور روز قیامت حوض کوڑ سے جام عشق پیو تو تاکہ ہمارے دھان ہمیشہ ہمیشہ کے لئے شیریں و شادب رہیں۔ ہم شیعہ و سنی ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ کیوں نہیں دیتے، اور ان تمام اختلافات اور تفرقوں کو دور کیوں نہیں کرتے۔ اور کتب اہل بیت کے ساتھ پیوستہ کیوں نہیں ہوتے تاکہ دنیا کے تمام اخراجی اور غلط قوانین و آئین اور کتب سے چھکارا پا سکیں؟

کیا ہم اپنے آپ کو رسول ﷺ کے پیروکار نہیں سمجھتے؟ کیا خداوند نے ہمیں حکم نہیں دیا تھا کہ ”ما آتی کم الرسول فخلدوه و مانها کم فانتهوا“، ہم زبان سے تو اپنے آپ کو رسول ﷺ کا پیروکار ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں لیکن ہمارا عمل کتب رسول ﷺ کی خلاف کیوں ہے؟

ہم اجر رسالت گوادا کیوں نہیں کرتے، اور مودت ذوی القربی کو دل و جان سے قبول کیوں نہیں کرتے، جب کہ ہماری دارین کی کامیابی و سعادت کا راز اسی میں مضر ہے کاش، ہم اس اخراجی راہ سے چھکارا حاصل کر پاتے اور مسیر لوائے اہل بیت سے ہیچکی و دامگی ہدایت حاصل کر سکتے۔ آمین رب العالمین!





## اہل سنت بحث کرنے سے گھبرا گئے

آج قل اس کے کہا ری بحث شروع ہوتی اور ہم پیروی و اجماع اہل بیت علیہ السلام پر شیر میں بحث شروع کرتے، ایک لڑکا ہماری کلاس میں آیا اور میرا نام پکار کر کہنے لگا کہ کلاس ختم ہونے کے بعد ہمیڈ ماسٹر کے کمرہ میں تشریف لے جائیں۔ انہیں آپ سے کام ہے۔

میں نے کافی سوچ پچار کیا، یہاں تک کہ پورے ہمیڈ میں اس سوچ میں ہی غلطی رہا کہ مجھ سے ایسی کون سی غلطی سرزد ہوئی ہے؟ مجھے ہمیڈ ماسٹر کے کمرہ میں کیوں بلا یا گیا ہے؟ شاید کسی نے میری کوئی ٹکاکیت کر دی ہے؟ اگر ٹکاکیت ہو تو کس سلسلہ میں ٹکاکیت ہو سکتی ہے؟ میں نے تو کوئی ایسا جرم نہیں کیا، جو سکول کے قانون کے خلاف ہو، اور سکول کے نظم و ضبط اور امن کو درہم برہم کرے؟ میں نے کبھی کسی ہمیڈ سے غیر حاضری بھی نہیں کی، سکول بروقت پہنچتا ہوں، سکول کے قوانین کا ہمیشہ احترام کرتا ہوں۔ اپنے اساتذہ کی عزت و تکریم کرتا ہوں۔ اسکی کیا بات ہے کہ آج ہمیڈ ماسٹر کے سامنے چیز ہونا ہے؟ انہی افکار میں گم مدمون میں کئی سوال اٹھے، لیکن کچھ بھجوں نہ آیا، میری سوچ پر اگنہ ہو چکی تھی اور ذہن پر ایک بوجھ ساتھا کہ اسی اٹھائیں دوسرے ہمیڈ کی گھنٹی بجی، فوراً ہمیڈ ماسٹر کے کمرہ میں داخل ہوا۔ ہمیڈ ماسٹر کا نام ”حسن زغلول“ تھا، ان کا تعلق مصر سے تھا، انہوں نے سکول کے نظام کو مفہوم کر رکھا تھا، ان جیسے باصلاحیت ہمیڈ ماسٹر بہت کم ہوتے ہیں۔

اُن نونے بغش کیون؟

نویں جماعت میں ہمارے ریاضی کے استاد کچھ عرصے کے لئے چھٹی پر تھے، اور ان کی جگہ ہیڈ ماسٹر ہمیں ریاضی پڑھاتے تھے، واقعًا ایک قابل اور لائق استاد تھے، ان کو درس پڑھانے کا سلیقہ بھی آتا تھا، ہمارے ریاضی کے استاد کی جگہ کئی دفعہ ہماری کلاس میں درس دینے کی غرض سے تشریف لاچکے تھے، لہذا میں ان کے لئے کوئی اچھی نہ تھا (مولف کی تحریر کے انداز سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ طالب علمی کے زمانہ میں کافی ذہین تھے، اس لئے کہ ذہین لڑکے پر استاد کی خاص نگاہ ہوتی ہے) میں ہیڈ ماسٹر کے کرہ میں داخل ہوا، میں نے سلام کیا انہوں نے جواب سلام کے بعد مجھ سے کہا: بڑے تجھ کی بات ہے! مجھے بتایا گیا ہے کہ تم نے مکول کی فضا کو مکدر کر رکھا ہے، اور تم تفرقہ بازی کی باقیں کرتے ہو، میں نے جو تم سے کلام کیا ہے، اس سے مجھے احساس ہوتا ہے کہ انہوں نے بیہودگی اور مبالغہ آرائی سے کام لیا ہے۔ بہر حال تم خود تباہ کر تم نے ایسا کون سا کام کیا ہے کہ بعض اساتذہ نے تمہاری شکایت کی ہے؟

فوراً میرے ذہن میں آیا کہ وہی استاد ہو سکتے ہیں کہ جو ”دوسرا بحث میں شریک تھے“، جنہوں نے پھر تم کی گفتگو کی تھی، اور ان کی بحث انصاف و حقیقت سے کوئوں دور تھی۔ بحث کے دوران ان کے چہرے پر مل پڑ گئے تھے۔ لازماً انہوں نے ہی شکایت کی ہو گی۔ کیونکہ وہ بحث تو نہ کر سکتے تھے، اور انہوں نے اس وقت بھی جذبات سے کام لیا تھا۔ میں نے مسکراتے ہوئے کہا کہ مجھے تو کوئی ایسی خبر نہیں ہے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ يُنَبِّأُ فَتَبَيَّنُوا أَنْ

تَصْبِيرًا فَوْقَ مَا يَعْلَمُ

”اے صاحبان ایمان! اگر تمہارے پاس کوئی فاسق خبر لے کر آئے تو تم

خوب تحقیق کر لیا کر، کبھی کسی قوم کو نادانی سے کوئی ضرر نہ پہنچا دو۔“

[سورہ حجرات آیت ۶]

محترم ہیڈ ماسٹر صاحب! میرے خلاف جو آپ کو پورٹ دی گئی ہے شاید اس کا زیادہ تر حصہ صحیح نہ ہو۔ ہو سکتا ہے نمبر بنا نے کی خاطر ہو؟ ہبھر کیف اگر مجھ سے کوئی غلطی، اشتباہ یا گناہ سرزد ہو گیا ہے تو میں اپنا دفاع کرنے کے لئے آمادہ ہوں۔

ہیڈ ماسٹر صاحب میری گفتگو کے انداز سے متاثر ہو چکے تھے بڑی خنده پیشانی سے میری طرف رخ کر کے کہنے لگے:

میرے بیٹے! دیکھو، سکول میا ناظرہ و میا حشیہ کی جگہ نہیں ہے۔ ہر کوئی اپنے مذہب و عقیدہ میں آزاد ہے، کسی کو دوسروں پر حملہ آور ہونے کا حق نہیں ہے، مجھے بتایا گیا ہے کہ تم نے اپنے بعض اساتذہ کرام سے اختلافی مباحث شروع کر رکھے ہیں، یہاں تک کہ تم نے کلاس میں بھی یہ میا ناظر ارشاد روش اختیار کر رکھی ہے اور اپنی کلاس کے طلباء کا زیادہ تر وقت تفرقة انگیز مسائل میں صرف کرتے ہو۔

محترم ہیڈ ماسٹر صاحب! بھلی بات تو یہ ہے کہ میں ان سے چھوٹا ہوں، کیا میں دوسروں پر خصوصاً اپنے اساتذہ سے جن سے میں عمر میں چھوٹا ہوں۔ وہ مجھ سے علم اور تجربہ کے لحاظ سے بڑے ہیں پر حملہ آور ہو سکتا ہوں؟ اگر میں اس کا قصد وار اداہ رکھتا ہوں تو پھر اس کو کوئی قول نہ کرسے، اور پھر میں اس پر حملہ کروں؟ یہ اعتراض تو بعض اساتذہ پر عائد ہوتا ہے کہ میرا تعلق شیخہ گھرانے سے ہے۔ کیا میرے لئے لازمی ہے کہ میں مذہب شافعی یا مالکی کو قبول کروں؟ ایک دینی استاد کو کیا ضرورت محسوس ہوئی کہ وہ اپنے مذہب کو مجھ پر ٹھونے؟

ہیڈ ماسٹر! تم نے خود ہی جواب دے دیا ہے، مذہب کسی پر جبرا ٹھونا نہیں

﴿ہل رون سے پھنس کریں؟﴾

جاسکتا، چونکہ سلپس دینی کتابوں کا سی نہاہب کے مطابق بنایا گیا ہے اس لیے ان کتابوں کو پڑھنا ضروری ہے تاکہ تم اس سلپس کے مطابق امتحان دے سکو۔

اگر میرے نہب کے مقدمات پر کوئی حملہ آور ہو، اور میرے عقیدہ کی توجیہ کرے، تو پھر کیا مجھے حق حاصل نہیں ہے کہ میں اپنا دفاع کروں؟

ہیئت ماسٹر! میں نے پہلے دن ہی استاذ سے کہا تھا کہ کلاس میں مختلف العقیدہ طالب علم ہوتے ہیں، اور مختلف الفقہ، لہذا اس مسئلہ کی رعایت رکھتے ہوئے کسی کے عقیدہ کی دل آزاری نہ ہو، لیکن پھر بھی اگر تم نے کسی مسئلہ میں دیکھا، کہ استاد نے رعایت نہیں کی، تو پھر تمہیں یقین نہیں ہے کہ تم کلاس میں ہی بحث و مباحثہ اور عقیدہ کا دفاع شروع کرو، بلکہ تمہیں چاہئے تھا کہ تم اپنے استاذ سے کسی فارغ ہوئی میں بحث کرتے اور مسئلہ کا فیصلہ کرتے۔

جناب استاد محترم! اتفاقاً یہی ہوا ہے۔ میں نے عرض کیا ہے کہ آپ تک صحیح روپورث نہیں پہنچائی گئی۔ ہم نے کلاس روم میں بحث نہیں کی، فقط پہلے روز کلاس میں بحث ہوئی ہے وہ بھی طلبہ کی اجازت سے۔

پس اس کے بعد میں معمولاً اہفتہ میں دو دفعہ استاد سے بحث کرتا ہوں، اور آپ جانتے ہیں کہ جتنی بھی یہ بحثیں زیادہ کی جائیں، ابہام سے اتنا ہی زیادہ پرودہ امتحنا ہے، اور حق واضح ہوتا جاتا ہے۔ چاہے وہ میں نے اپنے نہب و عقیدہ میں استباہ کیا ہو یا میرے دینی استاد نے یا کوئی اور ہو۔ کیا میں ان سے بحث نہ کروں، تاکہ میرے اوپر مطالب روشن ہو جائیں اور میں ہدایت حاصل کر سکوں؟ اور اس طرف بھی یہی حال ہے کہ چاہے وہ میرے استاد ہیں، اور ایک شاگرد کے حوالہ سے بالاتر ہیں۔ انہوں نے اپنے امتحاب میں شاید استباہ نہ کیا ہو؟ کیا بہتر ہے کہ ہم باہم علمی بحثیں کریں تاکہ جو اسی سودمند گفتگو سے ثابت نتیجہ برآمد ہو۔

## اگلے بیوں سے بعض ہیں؟

بعض اساتذہ نے جناب عالیٰ کو اس طرح کیوں رپورٹ دی ہے، کیا وہ حق سننے سے گھبراتے تو نہیں ہیں؟

ہیڈ ماسٹر صاحب! جو بھی میرے ساتھ اس موضوع پر بحث و مباحثہ کرنا چاہے میں اس کے لئے ہر وقت تیار ہوں، لیکن میں یہ نہیں چاہتا کہ کلاس کے اندر مباحثہ کروں، کیونکہ اس سے دوسرے طالب علموں کا وقت ضائع ہو گا، اور طلباء کو ان بحثوں میں بہلا بھی نہیں کرنا چاہتا، لیکن آپ مطمئن رہیں کہ ہماری یہ بحثیں ہرگز انحرافی و غلط نہیں ہیں، بلکہ علمی و تاریخی ہیں۔ ہم دلیل و بہانے سے بحث کرتے ہیں بے دلیل نہیں، اگر ہماری بحثیں کامل آپ تک پہنچا دی جائیں تو شاید آپ بھی ہماری بحث میں شرکت کرنے پر آمادہ ہو جائیں، یا کم از کم آپ ہماری یہ تائید ضرور کریں کہ ہماری گفتگو میں فرقہ واریت ہرگز نہیں ہے، بلکہ ہم تو اتحادِ مسلمین کے داعی ہیں، ہم تو مسلمانوں کو ایک سیسے پلاٹی ہوئی دیوار کی طرح دیکھنا چاہتے ہیں، نہ کہ امت مسلمہ کو انتشار و احتلاف اور تفرقوں میں باٹھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ہیڈ ماسٹر! جو بھی میں بحث کرنے کا حوصلہ نہیں ہے۔ آپ کی اور دوسرے لوگوں کی گفتگو سننے کا وقت بھی میرے پاس نہیں ہے۔ تم ایک شاگرد ہو لہذا مدرسہ کے نہم و نویں کا لحاظ رکھو۔ اگر تمہیں تبلیغِ اسلام کا زیادہ شوق ہے تو رات کو مسجد میں جا کر لوگوں کو وعظ و صیحت کیا کرو والبتہ مدرسہ میں تمہاری ذمہ داری اور فریضہ یہ ہے کہ اچھی طرح درس پڑھو، اور وہ درس جو تمہارے لئے اور دوسرے طلباء کے لئے پیار کیے ہیں تاکہ سال کے آخر میں امتحان میں کامیاب و کامران ہو سکو۔

”میں نے اپنے ولی میں کہا کہ تم دنیا کے امتحان کی اہمیت کے کس قدر قائل ہو، لیکن تمہیں امتحان آخرت، مدرسہ خداوندی سے پاس یا میں ہونے اور اس امتحان کے

## آل زبول میں شخص کیوں ہے؟

187

نتیجے کی اہمیت کا خیال نہیں ہے۔“

بہر کیف ہیڈ ماسٹر سے معدودت کرتے ہوئے ان کے کمرہ سے باہر آ گیا، لیکن بڑی پریشانی لاحق ہوئی میرے ذہن پر ایک خاصہ بوجھ تھا، میں رنجیدہ دل سے سوچ رہا تھا، کہ ان کے پاس کون سی دلیل ہے کہ یہ لوگ حق سننے سے ڈرتے ہیں، اور حق سے کتنی کتراتے ہیں، کیا حق باطل سے بہتر نہیں ہے؟ کیا کامیابی و رستگاری حق کو حاصل نہیں ہے؟ کیا ہمارا فریضہ حق کو ٹلاش کرنا نہیں ہے؟ ہمیں حق و حقیقت کی جستجو نہیں کرنی چاہئے؟ ہم اپنی زندگیوں سے باطل کو دور کیوں نہیں کرتے؟ ہم لوگ حق کے متعلق کیوں نہیں ہیں؟ جہاں حق ہوتا ہے ہم وہاں سے راہ فرار کیوں اختیار کرتے ہیں؟ قارئین کرام! کیا آپ ہیڈ ماسٹر کی گفتگو کو درست سمجھتے ہیں؟ کیا ان کی یہ بات صحیح تھی کہ سکول میں دین و مذہب پر بحث نہیں کرنی چاہئے؟ کیا نہ ہب کو مسجد کی چار دیواری تک قید کر دینا چاہئے؟ کیا دین اسلام کی تبلیغ فقط مسجد کی چار دیواری تک مختصر ہے؟ کیا سکول علوم مذہبی کے حصول کے لئے بہترین جگہ نہیں ہے؟

## پھر وہ راہ فرار کر گئے

چند گھنٹوں کے بعد ہماری بحث کا وقت شروع ہو گیا، میں اضطرابی حالت میں بڑی احتیاط سے اساتذہ کے کمرہ میں داخل ہوا۔ استاد معمول کے مطابق وہاں موجود تھے، میں نے اپنی سلام کیا اور میں نے ان کے جواب سلام کے بعد ہیڈ ماسٹر سے ہونے والی گفتگو ساری، وہ کافی شراحت ہوئے اور بڑی حیرانی سے مجھ سے کہنے لگے:

## حضرت اہل بیت علیہ السلام کے متعلق چیزیں؟

کہ میری خواہش تھی کہ اس سے بھی بڑھ کر آپ سے بحث کرنا، میں نے اپنے دل میں سوچ رکھا تھا کہ آپ سے چند فقہی جو مسائل میرے نزدیک اختلافی ہیں تھیں کے متعلق، مصحف فاطمہ علیہ السلام، تربت پر سجدہ، جمع میں صلاتین اور اس کے علاوہ دیگر موضوعات پر کھل کر بحث کروں۔ آپ سے ان موضوعات پر شیعہ فقہاء علماء کی نظر و آراء معلوم کروں، لیکن اس صورت حال کے پیش نظر بہتر ہے کہ گزشتہ مسائل پر ایک دفعہ پھر نگاہ دوڑائی جائے اور اس بحث کو ختم کر دیا جائے۔ اگر آئندہ خدا نے چاہا اور ہمارے پاس وقت بھی ہوا تو دوبارہ ان شاء اللہ اس دلچسپ و شیرین گفتگو کو جاری رکھیں گے، و گرنہ میں امید کرتا ہوں کہ میں خود شیعیان علی علیہ السلام کی بڑی بڑی کتابوں سے تحقیق و نیریق کروں گا، کہ ان کی مختلف موضوعات پر آراء و افکار کیا ہیں۔

میں نے اس صورت حال پر اطمہن افسوس کیا، اور اپنے استاد سے خواہش کی کہ ہم فقط دو بحثوں کے اندر مسئلہ خلافت اور اولیاء رسول خدا علیہ السلام کو مکمل کریں گے، انہوں نے میری رائے کو قبول کیا، لہذا ہم نے دوبارہ بحث شروع کی۔

## کیا شیعوں کے دوسرے آئمہ اہل بیت میں شامل نہیں؟

ہماری بحث اہل بیت علیہ السلام کے متعلق تھی، کہ شیعہ رشیعۃ نے ان کا مختلف مقامات پر تعارف کروایا تھا، اور ان کے متعلق امت مسلمہ کو سفارش کی تھی۔ اور آنحضرت ﷺ نے اپنی امت کو اہل بیت علیہ السلام سے رجوع کرنے کو کہا تھا، اور آپ نے ان کو اہل بیت علیہ السلام کی پیروی و اقتداء کرنے کے لئے اور ان سے دور نہ ہونا و گرنہ ہلاک ہو جاؤ گے کا حکم دیا تھا۔

## اہل بیت نبی نے پیغام کیا ہے؟

واضح ہو گیا کہ اہل بیت کا گلہست علی علیہ السلام و فاطمہ علیہ السلام اور حسین علیہ السلام پر مشتمل تھا، اس میں رسول ﷺ کی ازواج اور نبی کوئی اور شامل ہے۔ اس جگہ پر استاد پوچھتے ہیں۔

”کیا تمہارے بقیدہ دوسرے امام اہل بیت میں شامل نہیں ہیں؟“

میں نے عرض کیا کہ وہ اہل بیت میں شامل نہیں ہیں۔ یہ خاندان پیغمبر، اولیاء و اوصیا رسول ﷺ اور خلیفہ رسول ﷺ ہیں، ان کی حکومت و امامت امت محمد ﷺ پر تا قیام قیامت رہے گی، لیکن افسوس کی بات ہے کہ غاصب اور ظالم حکومتوں نے اقتدار کے مل بوتے پر ظاہری حکومت کی اور ان لوگوں نے اپنے آپ کو امام و خلیفہ ظاہر کیا، جب کہ لوگوں پر حکم رسول خدا ﷺ کے مطابق واجب تھا کہ وہ آل محمد علیہ السلام کی پیروی کرتے، اور ان کے حکم کو رسول ﷺ کے حکم کی طرح دل و جان سے قبول کرتے۔ اور ان سے ہرگز دور نہ ہوتے۔ اور ہر زمانہ میں آلی اطہار علیہ السلام کے مخلص پیروکار ہوتے اور آئندہ اطہار ﷺ سے کسی وقت بھی دور نہ ہوتے، اور تمام شرعی سیاسی و اجتماعی اور اخلاقی احکام میں ان کی اطاعت کرتے، اور ان کے فرمان کو دل کی گہرائیوں سے سنتے۔ رسول اکرم ﷺ نے علی علیہ السلام، فاطمہ علیہ السلام، حسن علیہ السلام اور حسین علیہ السلام کو اپنے اہل بیت علیہم السلام کے طور پر تعارف کر دیا۔ چونکہ یہی ہمتیاں رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں تھیں۔ وگرنہ تمام آئندہ اطہار علیہم السلام یا آل محمد اہل بیت میں شامل ہوتے۔ شیعیان حیدر کار علیہ السلام تمام اماموں کی پیروی و انتساب پر افتخار کرتے ہیں، اور رسول ﷺ کے حکم کے مطابق ان کی ایجاد واجب ہے۔ اور ان معصوم ہمتیوں اور اماموں سے ایک لحظہ کے لئے دور نہیں ہو سکتے۔

پیغمبر اکرم ﷺ نے جس طرح حضرت علی علیہ السلام کے متعلق سفارش کی تھی اسی طرح ان کے بیٹوں کے متعلق کی ہے۔ اصل مسئلہ یہ ہے کہ اہل سنت کے علماء ان

آل زبول نے لفظ کیوں ؟

روايات کو کامل نقل نہیں کرتے جن میں اہل بیت علیہم السلام کے فضائل و کمال ہوتے ہیں۔ لیکن ان میں بعض منصف مزاج لوگ جیسے ”بنایبع المودہ“ کے منصف کہ خدا ان پر رحمت کرے بہر کیف پیغمبر اکرم ﷺ نے اپنے اوصیاء، خلفاء اور بارہ اماموں کی تیسین و تخصیص فرمائی ہے۔ اور یہ روایات اہل سنت اور اہل تشیع کی کتابوں میں تو اتر کے ساتھ نقل کی گئیں ہیں۔ شیعہ عقیدہ کے مطابق بارہ امام یا خلیفہ کے اطیاب قسطنطینیہ بارہ اماموں پر ہوتا ہے۔

استاد! کیا ممکن ہے کہ جن روایتوں کو تم ”متواتر“ سمجھ رہے ہو ان کو میرے لئے بیان کرو۔

میں نے بعض روایات کو احتیاطاً لکھا تھا، ان میں تھوڑا اسا الفاظ کا فرق ہے، ان کو میں ساتھ لایا ہوں، چونکہ مجھے معلوم تھا کہ آج ہماری بحث اوصیاء رسول ﷺ کے متعلق ہو گی۔

اوصیاء رسول کون؟

① الائمة من بعدى النا عشر، عن اهل بيته۔

”میرے امام بارہ ہیں جو میرے اہل بیت علیہم السلام میں سے ہوں گے۔“

آپ نے طاخطہ کیا کہ اس حدیث رسول مقبول ﷺ میں ”آل نبی“ کے تذکرہ کے ساتھ ”آل بیت“ کا ذکر بھی ہوتا ہے۔ پس معلوم ہو گیا کہ آپ کے بعد امام آپ کے اہل بیت علیہم السلام سے ہوں گے، اور وہ مختصر ہیں ”علی علیہم السلام، فاطمہ علیہم السلام اور ان کے دو

بیٹوں میں۔“

② یملک هذه الامة من خليفة، النا عشر عدة کعلة نقباء  
بنتی اسرائیل۔

”میری اس امت کا معاملہ بارہ خلقاء کے پرداز ہے۔ اور ان کی تحداد نقباء  
بنی اسرائیل کے برابر ہے۔“

اہل سنت کی کتابوں میں ”عنوان نقباء بنی اسرائیل“ پر کافی روایات نقل ہوئی  
ہیں، اور ان میں سے بعض روایات ”عدۃ“ اصحاب موتی میں نقل کی گئی ہیں۔ اور یہ  
اشارہ قرآن کی اس آیت کی طرف ”لقدا خدا خالہ میشاق بنی اسرائیل و بعثنا منہم  
الثی عشر نفیا۔“

آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ آیت سے واضح ہے کہ خداوند تعالیٰ نے خود بنی  
اسرائیل کے لئے بارہ نبی پیغمبر، البتہ وہ نقباء پرغمبر تھے، لیکن یہ چونکہ ہمارے نبی خاتم  
الانبیاء ہیں لہذا آپ کے نقباء پرغمبر نہیں ہو سکتے لیکن فضیلت و عصمت اور عظمت کے لحاظ  
سے واجب الاتباع ہیں۔ انبیاء کے ساتھ ان کا کوئی فرق نہیں ہے، کیونکہ یہ خود عہدہ  
امامت پر فائز ہیں جو ایک بہت بڑا عہدہ ہے، جسے اللہ تقویض کرتا ہے۔

استاد ا! تقاضا میں ایک مسئلہ پر تم سے بحث کرنا چاہتا ہوں۔ وہ یہ ہے کہ تم  
ہمیع ان علی (علیہ السلام)، علی علی (علیہ السلام) اور اولاد علی (علیہ السلام) کے متعلق مبالغہ آرائی اور غلوسے کام لیتے  
ہو۔ اور ان کو پیغمبر ان الٰہی سے افضل سمجھتے ہو؟

اگر آپ رسول اکرم ﷺ کی روایات کا مطالعہ کریں جو آپ نے ان کی شان  
میں فرمائیں تو آپ بھی اس نتیجہ پر بعینچیں۔ جب کہ پیغمبر اکرم ﷺ نے کئی ایک مقامات  
پر اپنی امت کے علماء کو بنی اسرائیل کے انبیاء سے افضل قرار دیا ہے۔ قطعی طور پر

## آل نوں یہ خس کیوں؟

ہمارے امام علیہ السلام بحکم خدا جائی گی رسول ﷺ پر متمكن ہیں، اور یہ برگزیدہ ہستیاں ہیں۔ اور علماء کرام سے یقیناً برتر و افضل ہیں۔

[بیماری اکثر علماء کا نظریہ ہے کہ علماء سے مراد آئمہ اطہار پسیں ہوئیں اسرائیل کے انبیاء، سے افضل ہیں، نہ کہ عام علماء، واللہ العالم]

۳ لا يزال امتي على الحق ظاهرين، حتى يكون عليهم الننا

عشر اميرا كلهم من قريش۔

”میری امت حق پر استوار ہو گی جب تک ان پر بارہ امیروں کی خلافت و حکومت ہو گی کروہ سب کے سب قریش میں سے ہوں گے۔“

۴ لا يزال الدين قائما حتى تقوم الساعة ويكون عليهم الننا

عشر خلیفۃ۔

”دین تا قیام قیامت قائم و دائم رہے گا اور بارہ خلفاء لوگوں پر خلافت کریں گے۔“

اہل سنت کی کتابوں میں مندرجہ بالا عبارتوں کی مانند چالیس اسناد کے ساتھ عبارتیں نقل کی گئی ہیں ”جو دلالت کرتی ہیں کہ صحیح خط رسول ﷺ بارہ اماموں کے توسط سے جو قریش سے ہوں گے، تاروز قیامت یہ چل رہے گا، خط نبوت و امامت تاروز قیامت، شیعیان حیدر کرار کے عقیدہ کے علاوہ کسی نے اس کی تحقیق و ریسرچ نہیں کی، البتہ کتاب یقین المودہ کے ص ۱۳۰۸ اور ص ۵۳۲ پر تصریح کی گئی ہے کہ یہ بارہ خلفاء میں ہاشم ہیں۔

اور بعض دوسرے مصادر میں بھی کلمہ ”من اہل بیتی“، نقل ہوا ہے۔

حافظ ابراہیم حموی، ابن عباسؓ سے اس طرح نقل کرتے ہیں کہ غیربرا کرم ﷺ

نے ارشاد فرمایا:

## آل رسول نے کیسی بخشی کی؟

ان الاولیائی و اوصیائی و حجج اللہ علی الخلق  
بعدی اثنا عشر اولہم اخی و اخربم ولدی۔  
قیل یا رسول اللہ: من اخوك؟

قال: علی بن ابی طالب۔  
قیل: فمن ولدك؟

(معجم کبیر طبرانی ج ۱۰، ص ۱۹۵، مستدرک حاکم ج ۴، ص ۵۰۱، مسند  
احمد بن حنبل ج ۱، ص ۳۹۸، صواعق امحرقة ابن حجر ص ۱۲، مسند ابو ایوب  
ج ۸، ص ۴۴۴، کنز العمال ج ۶، ص ۸۹، فتح الباری ج ۱۳، ص ۱۸۱، تاریخ ابن  
کثیر باب ذکر لائمه اثنتی عشر شریح آج حص ۲۴۸، مجمع الزوئد پیشمنی ۵، ص  
۱۹۰، تفسیر ابن کثیر ج ۲، ص ۲۰۹، مطالب العالیہ قسطلانی ج ۲، ص ۱۹۷)

قال المهدی الذى یملا ء ہ باقسطاً وعدلاً  
کمامئت جوراً و ظلماء۔

”میرے بعد میرے اولیاء اوصیاء اور اللہ کی مخلوق پر نج خدا بارہ ہیں۔“  
اور میرا بھائی ہے اور ان میں سے آخری میرا بیٹا ہے۔

تیغیر سے سوال کیا گیا، کہ یا رسول اللہ ﷺ آپ کا کون بھائی؟  
آپ نے فرمایا! علی بن ابی طالب علیہ السلام آپ سے سوال کیا گیا اکہ آپ کا  
کون سا بیٹا؟

آپ نے فرمایا، مهدی علیہ السلام جو دنیا کو عدل و انصاف سے اس طرح پر  
کروئے گا جس طرح پہلے ظلم و جور سے پر ہوگی۔“

[فرائد السمعطین ج ۲، ص ۳۱۲، یتایع المونہ، ص ۵۳۶]

اور دوسرے انہاڑ سے خطیب خوارزمی رسول خدا علیہ السلام سے اس طرح روایت

کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

من احبت ان يحيى حیاتی ویموت مماتی  
ویدخل الحنة التی وعدنی ربی، فلیتول علی من  
اسی طالب و ذریته الطاہرین، آئمہ الہدی  
ومصابیح الدجی من بعدہ فانہم لن یخر جو  
کم من ناب الہدی الی باب الضلالۃ۔

”بیو شخص چاہتا ہے کہ وہ میری طرح زندگی برکرے اور میری طرح دنیا  
سے جائے۔ اور وہ جنت میں اس طرح داخل ہو کر جس طرح میرے  
پروردگار نے مجھ سے وحدہ کیا ہے میں اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ علی  
بن ابی طالب علیہ السلام اور ان کی پاک اولاد کی پیروی و اطاعت کرئے  
کیونکہ اس کے بعد یہی آئمہ الہدی تاریکی کا چراغ ہیں۔ کیونکہ یہ تمہیں  
ہدایت سے گمراہی کی طرف نہیں لے جائیں گے۔“

[مناقب خوارزمی ص ۳۶، بیانیع المودہ قندوزی حنفی ص ۱۲۷]

بہت زیادہ روایات اہل سنت کی کتابوں میں نقل کی گئی ہیں، کہ آنحضرت نے علی  
بن ابی طالب علیہ السلام کے بعد اپنے خلفاء کا تعارف ”خلفائی“ یا ”اویصاری“ یا ”سادات  
امتی“ یا ”دیجی اللہ علی خلقہ بعدی“ یا ”الائمه الراشدین من ذریتی“ کے عنوان سے کروایا  
ہے، اور ان تمام روایات کی دلالت اور معنی ایک چیز ہے اور وہ یہ ہے کہ یہ بارہ افراد  
امام و خلیفہ اور پیشوائتھے کہ ان میں سے پہلا شخص علی علیہ السلام اور آخری مہدی ہو گا۔

”خدا ایسی عظیم ایستیوں پر درود بھیجتا ہے۔“

استاد احمد نے جو پیغمبر اکرم ﷺ کے خلفاء و اوصیاء کی تعداد کے بارے میں

## کہ ان دونوں پیش کیں ہیں؟

روایات بیان کی ہیں بخاری اور مسلم کا نام نہیں لیا۔ کیا ان دو کتابوں میں بھی اس طرح روایات نقل کی گئیں ہیں؟

## صحیحین میں خلفاء رضیمیر کی تعداد

پہلی بات تو یہ ہے کہ ضروری نہیں کہ ہر روایت ان دونوں کتابوں میں موجود ہو، کیا میں نے جو اہل سنت کی تفسیر و حدیث کی معتبر کتابوں سے نقل کیا ہے، یہ کافی نہیں ہے؟ یہ اعتراض وہاں ہوتا ہے کہ ایک روایت ایک کتاب یا دو کتابوں سے ایک دو اسناد کے ساتھ پیش کی جاتی، اس سے زیادہ نہ ہوتیں، تو وہاں تک عکس تھا، جب کہ کئی کتابوں کے حوالے سے چالیس مختلف اسناد کے ساتھ مختلف عبارتیں پیش کی گئی ہیں، پس یہ حد تواتر اور قطعی احادیث ہیں ان میں کسی قسم کا احتکال نہیں ہو سکتا۔

ثانیاً اتفاق کی بات ہے کہ بخاری اور مسلم میں بھی نقل ہوا ہے، میں نے ان کو بھی نوٹ کیا ہے، اور ان کو میں اپنی گفتگو کے آخر میں پیش کرنا چاہتا تھا، کہ آپ نے موقع محل پر سوال کر دیا۔ بخاری اپنی صحیح میں جابر بن سرہ سے نقل کرتے ہیں، کہ اس کا بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ سے سنا ہے کہ آپ نے فرمایا:

یکون اثنا عشر رامیرا۔

”پارہ امیر ہوں گے۔“

[صحیح بخاری، ج ۹، ص ۲۵۰ کتاب الاحکام]

اس کے بعد روایی کہتا ہے کہ اس جملے کے بعد آنحضرت ﷺ نے

ایک کلام کیا کہ جس کو میں نہ سن سکا، میں میرے باپ نے مجھے کہا کہ

آپ نے فرمایا:

کُلُّهُمْ مِنْ قُرْيَشٍ -

”وَهُنَّا مَكَانٌ قَرْيَشٍ سَيِّئَةٌ“

صحیح مسلم میں ”کتاب الامارہ“ کے اندر دو روایت نقل کی گئی ہیں، اس مضمون

کے ساتھ۔ [صحیح مسلم، ج 4، ص 482، کتاب الامارہ]

① لایزال الدین قائمًا حتی تقوم الساعة او یکون

علیکم اثنی عشر خلیفۃ کلہم من قریش۔

”وَيَنْتَهُجُ قَيْمَتُ تِكَّ قَوْمٍ وَادَّمٍ رَبِّهِنَّا، اور تم پر بارہ خلفاء حاکم ہوں گے جو کہ تمام کے تمام قریش سے ہوں گے۔“

لایزال امر الناس ماضیا ماؤلیہم اثنی عشر رجلا۔

”اسی طرح لوگوں پر حکومت کی جائے گی جب کہ بارہ افراد ان پر حکومت کریں گے۔“

استاد ان دو کتابوں میں بیان نہیں کیا گیا کہ وہ اہل بیت علیہ السلام سے ہوں گے یا

علی بن ابی طالب علیہ السلام کی اولاد سے ہوں گے؟ تم نے کیسے استدلال کیا کہ یہ وہی شیعوں کے بارہ امام علیہم السلام ہیں؟ تو پھر کون لوگ ہو سکتے ہیں؟

استاد مجھے معلوم نہیں ہے کہ اہل سنت کے بزرگ علماء کا اس آیت کے متعلق کیا

نظریہ ہے؟ کیا ان اہل بیت علیہ السلام کی مانند ہے کہ جن کو انہوں نے خود نقل کیا اور بعد

میں ان کے قائل نہیں ہیں۔ اس روایت کو بھی موروث عقلت قرار دیتے ہیں یا اس پر

197

انہوں نے اظہار نظر کیا ہے؟ بہر حال خلفاء راشدین اور حسن عسکری و حسین علیہما السلام کے بعد بنا میہ کے بعض خلفاء جیسے عمر بن عبد العزیز اور بنو عباسیہ کے بعض خلفاء عادل تھے، اگر وہ مراد ہوں تو؟

اُقْ لَا جس طرح آپ نے کہا ہے اس سے تو خلفا کا سلسلہ درہم ہو جائے گا، اور خلافت کا تصور خلط ملط ہو جائے گا، کہ چند افراد پہلے گروہ سے اور چند افراد درمیانہ گروہ سے اور بعض لوگ آخری گروہ سے لئے جائیں۔ اور باقی لوگوں کو چھوڑ دیا جائے جیسے بنا میہ کے خلفاء میں عمر بن عبد العزیز کو خلیفہ رسول اللہ ﷺ تسلیم کیا جائے کیونکہ یہ دوسرے خلفاء بنا میہ سے نبٹتا ہوتا تھا، ان خلفاء نے بندگان خدا پر طرح طرح کے ظلم و جور کیے۔ بیت المال مسلمین میں اسراف و تبذیر کیا، انہوں نے لوگوں کے درمیان محرومیت و شرب خیر اور فساد و انتشار کو ایجاد کیا، تاریخ کے صفحات ان کے ظلم و ستم، قتل و غارت، اہانت و شکنجهوں اور فساد و بتابی سے ہرے پڑے ہیں، بنا میہ اور بنو عباسیہ کے حکمرانوں نے مغلوق خدا پر ظلم و فساد کی اجتہاد کر دی۔ افسوس سے کہہ رہا ہوں کہ میرے پاس اتنا وقت نہیں ہے کہ میں ان شہزادوں کی کرتوں اور رنگ رلیوں پر روشنی ڈالوں، وگرنہ ان کے ظلم و ستم کے نمونے تو بہت زیادہ ہیں۔ اہل سنت کی کتابیں ان کے سیاہ کردار سے بھری پڑی ہیں۔

ٹافیا۔ اتفاق کی بات ہے علماء اہل سنت نے ان روایات کو اپنی کتابوں میں بیان کیا ہے اور انہوں نے بڑے سچی کی ہے کہ احکام اسلام کو بنی امیہ بنی عباسیہ سے لی جائے اور بعض تو ایک قدم اور آگے بڑھ گئے کہ عثمانی یادشاہوں سے احکام خاصل کریں گے، خلفاء رسول اللہ ﷺ پر ان کو متنبیق کرنا خنہ دار ہے اور متعجب ہے۔

ہم اہل سنت کے بزرگ علماء کی عبارت ممودہ کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ جیسے

جلال الدین سیوطی کی عبارت عرض کرتا ہوں کہ اس نے اس طرح کہا ہے کہ معاویہ، ابن الزییر اور عمر بن عبد العزیز کا نام بیان کیا گیا ہے جو کہ آخر بنتے ہیں۔ اور یہ بھی احتمال پایا جاتا ہے کہ مہدی عباسی بھی ان میں شامل ہو، کیونکہ وہ عباسیوں کے درمیان اسی طرح تھا جس طرح عمر بن عبد العزیز امویوں کے درمیان، طاہر عباسی کی عدالت بھی مشہور تھی، اب باقی دو افراد وہ جاتے ہیں کہ ان میں ایک حنام مہدی ہے کیونکہ وہ اہل بیت میں سے ہے۔

کیا یہ اہل سنت کے بزرگ عالم دین کی خلفاء رسول ﷺ کے متعلق تحلیل خنده دار نہیں ہے؟ کس طرح اس نے حسن علیہ السلام کو قوڑ کر کیا ہے لیکن حسین علیہ السلام کا ذکر نہیں کیا؟ اور یہ بھی کیسے ممکن ہے کہ غیربراکم ﷺ نے علی علیہ السلام کو اپنا خلیفہ تو قرار دیا ہے اور ان کے بذریعین دشمن معاویہ کو ان کے مقابل میں خلیفہ قرار دیں، جس کے بدن میں خون کی بجائے دشمنی اہل بیت علی علیہ السلام چلتی تھی۔ جس نے مسلمانوں کا خون ناقص بھایا؟ جس نے اسلام کی حرمت کو پاپاں کیا؟

## معاویہ مظہر تباہی و فساد

مجھے بڑا تجھب ہوتا ہے کہ سیوطی جیسا عالم و دانشور و معاویہ کو تو خلیفہ رسول ﷺ شمار کرے اور سبیط رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو مقام وعظت اور فضیلت کے باوجود و چھوڑ دے۔ اہل بیت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو تمام کمالات و فضائل کے باوجود

جا نشین رسول ﷺ نے سمجھے؟ یہ کیوں کر ممکن ہو سکتا ہے کہ وہ معاویہ جو علی علیہ السلام پر علی الاعلان سب لعن کروار ہا ہے، اور اس نے وصی رسول ﷺ پر لعن کرنا واجب ولازم قرار دیا تھا اور اس نے رسول ﷺ خدا کے اصحاب با وفا کو قتل کیا ہو، اور اپنے فاسق و فاجر میں بیٹھے یزید کو خلافت تک پہنچایا ہو، اس کو تو مسلمانان عالم غلیقہ شمار کرتے ہیں، لیکن حسین ابن علی علیہ السلام اور ان کے بھائی کو غلیقہ سلیم نہ کیا جائے؟ جن کے متعلق خود رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا ”کہ حسن علیہ السلام اور حسین ﷺ جنت کے جوانوں کے سردار ہیں“، ”حسن علیہ السلام و حسین علیہ السلام ہم ہیں جا ہے وہ سکوت کریں یا قیام کریں“، اور..... یہ غلیقہ نہ ہوں؟ کیا عقل سلیم احادیث رسول ﷺ کی روشنی میں اس کج فکر کو سلیم کرتی ہے؟ رسول خدا ﷺ نے معاویہ پر کمی و فحش علی الاعلان لعنت کی تھی۔

[تاریخ سیوطی، ص ۱۲]

اور آپ نے اس ”مقرر“ کے قتل کا حکم دیا تھا یہ تو غلیقہ ہو.....؟ اور اولاً علی علیہ السلام جن کی عظمت و انسانیت، ایمان و تقویٰ اور مقام و پارسائی کے سامنے دنیا سر تسلیم ہم کرتی ہے، آں اطہار علیہم السلام کی عظمت کے قصیدے تو ان کے دوست و دشمن پڑھتے ہیں، جن کی کبریائی خدا بیان کرے، ان کو مسلمان غلیقہ رسول نہ جانیں؟ تجب کی بات نہیں ہے؟

استاد اشیب اکرم ﷺ نے معاویہ کے قتل کا حکم دیا تھا؟

اشیب ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا۔

اذا رأيتم معاویہ على منبری فاقتلوه۔

”جب معاویہ کو منبر پر بیٹھے ہوئے تو کھدوں سے قتل کر دینا۔“

## اہل زبان یعنی کیون؟

[تاریخ طبری، ج ۱، ص ۳۵۷، ابن ابی الحدید ج ۶، ص ۲۸۹ طبقات ابن سعد

ج ۷، ص ۵۵، وقعة صفين، ص ۲۱۷]

استاد محترم اماعاویہ کی برائیاں، اڑائیاں، انحراف و فساد، ظلم و تعدی سے کتابیں  
بھری پڑی ہیں۔ ہمیں اس پر بحث کرنیکی ضرورت محسوس نہیں کرتے، آپ اپنی کتابوں  
کا مطالعہ کریں اس کے کرتوت آپ پر واضح ہو جائیں گے۔ اور فقط اتنا کافی ہے کہ  
جب رسول خدا نے اسے اور عمرو بن عاص کو دور سے دیکھا تو آپ نے آسمان کی طرف  
پا تھد بلند کر کے فرمایا:

”بایرالہا، اندوا فراؤ کوڈ میل ورسوا کراور ان کو واصل جہنم کر۔“

[تعجب عبارتتوں میں اس طرح خلق ہوا ہے کہ اگر تم معاویہ کو منیر پر خط  
پڑھتے ہوئے دیکھو تو اسے قتل کر دینا اور دوسرا روایت میں آیا ہے ”اگر تم اس  
معاویہ کو میرے منیر پر بینہ ہوئے دیکھو تو اس کی گردن اڑا دینا تاریخ طبری  
ج ۱۱، ص ۳۵۷، تاریخ الخطیب ج ۱۲، ص ۱۸۱، کنز الدلائل فائق مناوی ص ۰۱،  
اللثا المصنوعہ ج ۱، ص ۴۲۴، تذییب التذییب ج ۲، ص ۴۲۸ شرح ابن ابی  
الحدید، ج ۱، ص ۳۴۸]

آپ ان کو بھی چھوڑ دیئے۔ پیغمبر اکرم ﷺ نے کافی مقامات پر اپنے بعد اٹھنے  
والے قتوں کی طرف اشارہ کیا، اور آپ نے حکم دیا تھا کہ جب میرے بعد فتنے  
سر اٹھانے لگیں تو تمہارے اوپر لازم ہے کہ تم علی ھدیہ اور اولا و علی ھدیہ کی اجازع  
و تحریک کرنا، ان کا حکم ماننا، کیونکہ یہ میرے خلفاء و جانشین ہیں۔



## علیٰ، صدیق اکبر اور فاروق اعظم ہیں

آپ نے فرمایا:

ستکون من بعدی فتنہ، فاذا کان ذلك فالز  
سوا علیٰ بن ابی طالب فانه اول من (۲) پر افی  
واول من يصافح من یوم القيمة وپوالصدیق  
الاکبر وفاروق بہذا الامۃ، یفرق بین الحق  
والباطل۔

[مسند احمد بن حنبل ج ۴، ص ۴۲۱، کتاب الصفین، ص ۲۴۶ چاپ مصر،  
لسان العرب، ج ۷، ص ۴۰۴]

پس میرے بعد عقریب فتنہ اٹھ کھڑا ہو گا، جب ایسا ہوتا ہم پر اس وقت  
لازم ہے کہ علیٰ بن ابی طالب علیہ السلام کی حمایت کرنا کیونکہ وہ پہلے شخص  
ہوں گے جو مجھے دیکھیں گے، اور وہ پہلے شخص ہوں گے جو حوض کوڑ پر  
میرے ساتھ ملاقات کریں گے، یہی علیٰ علیہ السلام میری امت کے لئے  
صدیق اکبر اور فاروق اعظم ہیں، یعنی اور باطل کے درمیان فرق پیدا  
اکرنے والے ہیں۔“

ہم نے رسول خدا علیہ السلام کے حکم کے مطابق فتنہ و فساد، اختلاف و آشوب اور  
بیگن و جدال کے وقت حضرت علیٰ علیہ السلام اور اولاً دلیل علیٰ علیہ السلام کی پیروی کی ہے اور ہمارا

## آل جہوں سے پہنچ کیوں؟

عقیدہ ہے کہ روز قیامت شیعیان علی علیہ السلام کا میاپ و کامران ہوں گے، اور جن لوگوں نے حضرت علی علیہ السلام سے دوری اختیار کی ہے، اور جہوں نے آل اطہار علی علیہ السلام کے مخالف گروپ میں جانے کو پسند کیا ہے، جہوں نے حضرت علی علیہ السلام کے دامن کو چھوڑ دیا ہے جب کہ وہ نص رسول ﷺ کے مطابق اس امت مسلمہ کے لئے فاروق اعظم ہیں حق اور باطل کے درمیان شناخت ہیں تو یہ لوگ قیامت کے روز خدا کو کیا جواب دیں گے؟

اگر کوئی معاویہ کو خلیفہ رسول ﷺ سمجھتا ہو تو اس پر اس کی حیروی و ایقان کرنا ضروری ہے اور درنتیجہ وہ علی علیہ السلام پر سب لعن کرے، جب کہ شیعہ ﷺ نے کئی پار ارشاد فرمایا ہے:

من سب علیاً فَقَدْ سَنِي وَمَن سَبَّشِي فَقَدْ سَبَ اللَّهَ۔

”جس نے علی علیہ السلام کو گالی دی گیا کہ اس نے مجھے گالی دی، جہوں نے مجھے گالی دی اس نے خدا کو گالی دی۔“

میرے الی سنت بھائی جب کہ معاویہ کو خلیفہ رسول ﷺ تسلیم کرتے ہیں، اور اس کو ولی مانتے ہیں، تو پھر وہ کس منہ سے یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم علی علیہ السلام کو قبول کرتے ہیں؟ کیا تیھیں کا ایک جگہ جمع ہونا محال نہیں ہے؟

اس کو بھی چھوڑئے دوسرے بارہ خلفاء کے متعلق آپ کیا کہتے ہیں؟

یہ کس طرح مکن ہے کہ ان ظاہری خلفاء، شیعہ کو خلفاء واقعی سے جدا کیا جائے، اور ان بارہ افراد کی تفہیص کی جائے؟ ضروری ہے کہ اس امت کے فاروق اعظم اور صدیق اکبر علی علیہ السلام کے درامامت ولادت سے رجوع کیا جائے۔ اور ان سے

اپنی تکلیف دریافت کی جائے کہ مولا! ہمارے بارہ امام اور نبی ﷺ کے جانشین حقیقی و واقعی کون کون سے ہیں؟

بہر حال اہل سنت کی کتابوں میں فقط اماموں کی تعداد تاتائی گئی ہے یا بعض موارد میں ان کے نام یا تفصیل کے ساتھ یا ایجاد کے ساتھ آتے ہیں، لیکن ہماری شیعہ کی بڑی بڑی کتابوں میں رسول ﷺ کی زبان سے بارہ اماموں کے نام نقل ہوئے ہیں اور امیر المؤمنین علی علیہ السلام کی زبان سے نام نقل کیے گئے ہیں۔ جن میں کسی قسم کی تردید اور شک نہیں ہے۔

افسوس کی بات ہے کہ وقت ختم ہونے والا ہے، وگرندہ میں قرآن کی ایک آیت بیان کرتا کہ جس میں بارہ اماموں کی شناخت و معرفت کروائی گئی ہے۔

اس کے بعد واپس جلسہ میں ظاہر ایسا ہمارا آخری جلسہ ہو گا۔

استاد! قرآن سے آیت؟

جی ہاں! بہت سیغیب؟

استاد: قرآن شیعی سی نہ کہ قرآن متداول سے؟

ہم اس قرآن کے علاوہ لا یا تیہ الباطل من بین یدیہ ولا من خلفہ۔ کسی اور قرآن کو قبول نہیں کرتے یہی اللہ کی سچی کتاب ہے جو ہر مسلمان کے ہاتھ میں ہے۔ جو بھی احکام الہی ہیں، اسی کتاب میں موجود ہیں ”ولارطب ولا یابس الافی کتاب میں“ لیکن اس قرآن مجید میں تمام احکام صریح و روشن بیان نہیں ہوتے، اس کتاب کا تحقیق و نظر و تدقیق سے مطالعہ کرنا ضروری ہے۔ آپ مطمئن رہیں کہ اگر ہم نے بارہ اماموں کو قرآن سے ثابت کیا تو اسی سے ثابت کریں گے جو آپ کے گھر میں موجود ہے۔



استاد! آپ تاویل کریں گے؟

تاویل روشن تر ہے، آپ دوسرے جلسے تک صبر کریں، انشاء اللہ تمام مسائل روشن و واضح ہو جائیں گے۔

استاد! بہامید ملاقات۔

حمد (حافظ)، حمد (حافظ)



## آئمہ مخصوص میں کاذک قرآن کریم میں

آج شعبان کی ۱۳ تاریخ تھی۔ اور دو روز کے بعد امام الحصر مہدی علیہ السلام برحق کی ولادت بسا عادت تھی۔ میں اس جلسہ میں آنے سے پہلے ولی عصر اور احنا فداہ سے متسل ہوا تھا۔ اور اس ہادی برحق کے تمثک اور استمداد نے میری روح و جان اور جذبہ و حوصلہ میں عجیب کیفیت طاری کر دی تھی۔ لہذا میں نے پوری دل جنمی اور خندہ پیشانی کے ساتھ آج کی بحث کا آغاز کیا۔ اور ساتھ ساتھ مجھے یہ پیشانی بھی دامنگیر تھی کہ کافی وقت پہلے نکل چکا ہے۔ باقی وقت تھوڑا اور مطالب زیادہ ہیں۔ لیکن پھر بھی مجھے تائید ایزدی حاصل ہوئی۔ اور میں اپنے مطالب اس تھوڑے وقت میں بیان کر سکا۔ استاد پورے طمطران اور زور و شور سے کرہ میں داخل ہوئے اور انہوں نے بڑے والہانہ انداز میں بحث میں شمولیت کی۔ ہم نے آج کی بحث کا آغاز اس آیت الہی سے کیا:

إِنَّ عِدَّةَ الشَّهْوَرِ عِنْدَ اللَّهِ إِثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الَّذِينَ الْقِيمُ لَهُمْ

تَظَلِّمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ۔ (سورة توبہ آیت: 36)

”خدا کے نزدیک ”شہوڑ“ کی تعداد بارہ ”شہر“ ہیں جس دن سے اللہ تعالیٰ نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے، ان میں سے چار حرمت والے ہیں، یعنی دین حکم و حکم ہے۔ پس تم ان میں اپنے آپ پر ظلم نہ کرو۔“

اس آیت کی واضح دلالت بارہ آنہ مخصوصیں علیہم السلام پر ہے۔ استاد نے فوراً امیری گفتگو کوٹکتے ہوئے کہا کہ اگر چہ میں ان چند روزگر شہر میں غور و فکر کرتا رہا پھر بھی میرے مطالعہ میں یہ بات نہیں آئی کہ اس سے مراد شیعوں کے بارہ امام علیہما السلام ہیں۔ چند روز کے بعد آپ سے ملاقات ہوئی ہے اور آپ نے مہینوں والی آیت کو پڑھا ہے اور آپ یقیناً اس بات کی تاویل کریں گے کہ ان مہینوں سے مراد بارہ امام ہیں۔ اور پھر کہو گے کہ اس آیت کی دلالت مستقیم بارہ اماموں پر ہے؟

استاد مجی اآپ صبر کریں، جلدی نہ کریں، میں آپ کے سامنے اس آیت کی وضاحت کروں گا۔ اور آپ تسلیم کریں گے کہ اس آیت کی دلالت ہمارے آنہ مہے علیہما السلام پر ہے۔

استاد: یعنی اور تاویلی دلالت آپ کو مبارک ہو، نہ کہ ہم الحسنت کو۔

## لفظ شہر کا معنی کیا ہے؟

استاد! آپ اس لئے اشتباہ کر رہے ہیں چونکہ آپ لفظ ”شہر“ کے معنی سے آشنا نہیں ہیں۔ شہر، شہر کی جمع ہے۔ اور اس کے معنی مہینہ نہیں ہے، بلکہ اس کے معنی عالم اور دانشور کے ہیں۔

”شہر“، جس کے معانی مہینہ کے ہیں، اس کی جمع ”اٹھر“ ہے۔ قرآن کریم میں چھوٹ فہرست لفظ اٹھر آیا ہے، اور تمام مقامات پر اس کا معانی میتھے مراد لئے گئے ہیں۔

البیت پورے قرآن میں لفظ اشہر کا ایک دفعہ ذکر ہوا ہے، اور وہ سورہ بحث آیت میں ذکر ہوا ہے۔

فیروز آبادی، عربی لفظ کا مشہور عالم سمجھا جاتا ہے۔ انہوں نے ”شہر“ کو شہر کی جمع مراد لیا ہے اور وہ اس کا معنی عالم و دانشور سمجھتے ہیں۔ لیکن کئی ماہرین لفظ نے شہر کے معانی علماء مراد بھی لئے ہیں، لیکن جو مشہور اور قرین قیاس ”شہر“ کا معنی ہے، وہ عالم ذکر ہوا ہے۔

ابن منظور مصری کی مشہور زمانہ اور معرفتہ الاراء لفظ لسان العرب میں شہر کے معانی اس طرح لکھے ہیں:

الشہر:العلماء الواحد شهر۔

”شہر کی معنی علماء ہیں اور اس کا واحد شہر ہے۔“

پھر انہوں نے شاہد کے طور پر حضرت ابوطالب علیہ السلام کے شعر کو بیان کیا ہے، جو آپ نے رسول اللہ ﷺ کی درج و ستائش میں کہا ہے:

وَفِي شِعْرِ أَبِي طَالِبٍ يَمْدُحُ سَيِّدَنَا

رَسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

فَانِي وَالضَّوَابِحِ كُلَّ يَوْمٍ

وَمَا تَشْلُو السَّفَاسِرَةُ الشَّهُورُ

”میں ہر روز گھوڑوں کے سائیوں کو سنتا ہوں، جو علماء اور دانشوروں کو اٹھائے ہوئے ہوتے ہیں۔“

آپ نے حضرت ابوطالب علیہ السلام کے اس مذکورہ بالاشعر کو ملاحظہ کیا کہ

آپ نے شہر کے معنی ”علم اور آگاہ“ کے لئے ہیں۔ اور پورے قرآن میں جب بھی

## آل نبیل یا فرش کیل؟

شہر کے معانی و مفہوم مہینہ کے لیے گئے ہیں تو وہاں لفظ اشهر استعمال ہوا ہے، جیسے ”فاذالسلخ الاشهر الحرم“ یا ”الحج اشهر معلومات“ لیکن پورے قرآن مجید میں فقط ایک ہی مورد و مقام کہ یہاں پر لفظ شہر کا استعمال ہوا ہے نہ کہ اشهر کا، پس اگر اللہ تعالیٰ نے اس سے بارہ مہینے مراد لیئے ہوتے تو پھر اشهر کا استعمال کرتا نہ کہ شہر، جس کے معنی عالم و دانا کے ہیں۔  
شہر مکمل دین خداوندی ہے۔

شہر کے معانی و مفہوم پر مفصل و مدلل بحث ہو چکی ہے، کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت مجید کو کس قدر اہم قرار دیا ہے۔ قارئین کو چاہیے کہ وہ اس آیت مذکورہ پر تحقیق و تفہیش کریں، اور اس پر علمی مبایہ منعقد کروائیں، تاکہ اس آیت کا مفہوم اور اصلی روح ظاہر ہو جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس مشہور و معروف آیت کی اہمیت کس قدر بیان فرمائی، کہ اللہ تعالیٰ نے زمین و آسمان کی آفرینش کے وقت اس عدہ ”شہر“ کو اپنی کتاب میں عہد فرمایا ہے۔ اور اس کو دین قیم و حکم سے تعبیر کیا ہے۔ لیکن اگر اس کے معنی بارہ مہینے مراد لئے جائیں..... تو پھر اس تاکید کا فائدہ نہیں رہتا، کیونکہ بارہ مہینوں کو تو تمام ادیان، مذاہب، ملل اور تمام مکاتب فرمادی اور انحرافی بھی قبول و تسلیم کرتے ہیں۔ دنیا میں کوئی بھی ایسا انسان نہیں ہے جو اس نظریہ کا قائل نہ ہو۔ بارہ مہینے کس طرح خداوند تعالیٰ کے دین کے لئے قیم و حکم متصور کر لئے جائیں جب کہ اس نظریہ و آراء کو تو تمام امتیں، ملتیں اور مذاہب بھی تسلیم کرتے ہیں؟ یہاں تک دشمنان اسلام اور بہت پرست بھی بغیر کسی شک و تردید کے اس نظریہ کے حامی ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ دین قیم خداوندی کچھ اور جیزہ ہے، ہمیں اس حقیقت سے کسی تعصیب کی بنا پر غلام روا نہیں رکھنا چاہیے۔

کیا یہ صحیح ہے کہ سال کے پارہ مہینوں کی تقیم بندی کو دین الہی کے ساتھ مربوط و استوار کیا جائے؟ کیا یہ درست ہے کہ خداوند تعالیٰ نے اس تقیم بندی کو اس قدر راہ جانا کہ کائنات کی خلقت کے روز اپنی کتاب میں اس کو چھت کیا؟ اور ہمیں تاکید کی کہ اس کی نسبت ظلم نہ کریں، اور اس تقیم بندی کو تمی طور پر قبول کریں؟ نہیں ایسا نہیں ہو سکتا۔ معلوم ہوا کہ یہ تقیم بندی اس قدر ہم ہے کہ اس میں کمی و زیادتی نہیں کی جاسکتی۔ یہ ایک اہم امر الہی ہے کہ جو اسلام اور مسلمانوں کی زندگانی سے مربوط ہے۔ اگر اسلام کے پیروکار اس واضح و آشکار حقیقت کے سامنے سر ٹیم خم نہیں کرتے تو پھر ان کا دین اور آئین، نکلمش اور اختلاف و انتشار کا شکار ہو جائے گا، اور اسلام کی روح اور اصل و حقیقت پیاہ و برپا دھوکہ کرہے جائے گی۔ پس ضروری ہے کہ یہ تعداد آئمہ الطہار علیہم السلام کے ساتھ مربوط ہو کہ جس کے پارے میں پیغمبر اکرم سے بہت سی روایات منقول ہوئی ہیں۔ پیغمبر اسلام ﷺ نے اس پارہ کی تعداد کے پارے میں گاہ بہ گاہ نکندھی رہیں گے۔ اور اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہمارا دین محفوظ رہے تو پھر ہمیں پارہ علماء یا شہر کی حیروی کرنی چاہیے۔ اور یہی وہ پاک و طاہر ہستیاں ہیں کہ جو ہمیں راہ مستقیم پر گامزن کر سکتی ہیں اور ہمیں قرآن و سنت سے مربوط کر سکتی ہیں اور ہمیں لغزشوں، گمراہیوں اور اخراجات سے بچا سکتی ہیں۔



## چہار شہر کی حرمت

آیت مذکورہ میں ذکر ہوا ہے کہ ”منہا اربعة حرم“، (ان میں چار مہینے زیادہ حرمت رکھتے ہیں۔) یہ اشارہ چار اماموں کی طرف ہے کہ جن کے نام علی علیہ السلام ہیں، نہ کہ یہ امام دوسرے اماموں علیہ السلام سے برتری رکھتے ہیں۔ بلکہ ان کی فضیلت و برتری کی وجہ یہ ہے کہ ان کے نام خداوند تعالیٰ کے مبارک نام سے مشتمل ہیں ”علی اشتق من العلي“ آپ جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام ”علی“ ہے پس یہ نام فی حد ذاتہ مقدس و مبارک ہے۔ اور دوسرے ناموں پر اسے امتیاز و برتری حاصل ہے۔ کیونکہ خدا کا نام ہے۔ خدا کے دو طرح کے نام ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے بعض ایسے نام ہیں جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ اختصاص نہیں رکھتے، ان کو دوسرے افراد بھی رکھ سکتے ہیں۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے بعض نام ایسے ہیں کہ جو فقط اللہ تعالیٰ کے لئے ہی خاص ہیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا مقدس نام ”الله“، ”احد“، یا حمل وغیرہ۔ اللہ تعالیٰ کے ان ناموں کو کسی اور کے لئے نہیں رکھا جائے۔ لیکن ذات الہی کے بعض ایسی نام ہیں جو دوسرے افراد بھی رکھ سکتے ہیں، ان میں سے ایک مبارک نام علی ہے۔ یہ نام اللہ تعالیٰ کے نام سے مشتمل ہونے کی وجہ سے خصوصی حرمت رکھتا ہے، لہذا ہمارے بارہ ائمہؑ میں سے چار کے نام علی ہیں، یہی وجہ ہے کہ ”اربیت حرم“ ان چار مقدس ناموں کی حرمت زیادہ ہے۔

بنا بر این معلوم ہوا کہ اس آیت کی مستقیم دلالت بارہ اماموں پر ہے نہ کہ تاویلی دلالت۔ لیکن سوال پیدا ہوتا ہے کہ خداوند تعالیٰ نے اس آیت میں بارہ اماموں کے واضح

نام کیوں نہ لئے؟ یہ ایک ادبی طریقہ ہے، اور قرآن اس ادبی اسلوب کا مررچ ہے، اور فصاحت و بلاغت کے علماء نے لکھا ہے کہ ”الکنایۃ الفضل من التصريح“ کنایۃ تصریح ووضاحت سے افضل و بہتر ہوتا ہے۔ قرآن نے اکثر مقامات پر رمز و اشارہ کی زبان استعمال کی ہے۔ لہذا اس علیٰ واستدلال بحث و تجھیش سے ثابت ہو گیا کہ شہر سے مراد بارہ امام ہیں نہ کہ بارہ میسینے۔

## امام کی زبان سے آیت کی تفسیر

ہم ذیل میں آئسے کی زبان سے اس آیت مذکورہ کی تفسیر و توضیح سے استدلال کرتے ہیں۔ علامہ محقق شیخی نے اپنی مشہور زمانہ کتاب بخار الانوار کی ۳۳۰ ویں جلد کے صفحہ ۳۹۳ پر تحریر کیا ہے جسے ہم ذیل میں پر دقطر طاس کر رہے ہیں تاکہ مطلب واضح اور روشن تر ہو جائے۔ اور ہماری بحث متدل تر ہو جائے۔

عَنْ أَسِيْ حَمْرَةِ الشَّمَالِيِّ قَالَ كَنْتُ عِنْدَ أَبِي  
حَعْفَرَ مُحَمَّداً سَلَامُ ذَاتِ يَوْمٍ،  
فَلَمَّا تَفَرَّقَ مِنْ كَانَ عَنْهُ، قَالَ أَسِيْ بِا  
بَاحْمَرَةِ، مِنْ الْمُحْتَومُ الَّذِي لَا تَدِيلُ لَهُ،  
عِنْدَ اللَّهِ قِيَامٌ قَائِمُنَا، فَمَنْ شَكَ فِيمَا أَقُولُ، اتَّقِي  
اللَّهَ وَهُوَ بِهِ كَافِرُوْلَهُ، خَاصَّدَ ثُمَّ قَالَ وَأَوْضَعَ  
مِنْ هَذَا وَأَنْوَرُ وَأَبْيَنُ وَأَزْهَرُ لِمَنْ هَدَاهُ اللَّهُ



واحسن اليه قول الله تعالى في محكمه كتابه:  
أن عدّة الشهور عند الله اثنا عشرة في كتاب  
الله يوم خلق السموات والارض، منها أربعة  
حرم، ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن  
أنفسكم، ومعرفة الشهور المحرم وصفر وتبّع  
وابعده والحرم منها وهي رح وذوالقعدة و  
ذوالحجّة والمحرم، لا يكون دينًا قيًّا، لأن  
اليهود والنهاري والمجوس وسائر الملل  
والناس جمِيعاً من المُنافقين والمُخالفين  
يعرفون هذه الشهور ويعدونها باسمائهم،  
وانما باسم الأئمة القوامون بدين الله، والحرم  
منها أمير المؤمنين على بن أبي طالب الذي  
اشتق الله تعالى له اسمًا من اسمه العلي كما  
اشتق لرسول الله صلى الله عليه وآله اسمًا  
من اسمه المحمود ثلاثة من ولده اسمائهم  
على بن الحسين وعلي بن موسى وعلي بن  
محمد، فحسّار أهداً الأسماء المشتق من الله

تعالى حرم

”ابو حزره کتبے ہیں کہ میں ایک دن امام محمد باقر علیہ السلام کی“، مجلس میں بیٹھا

## ﴿آل نبیل سے پیش کیں؟﴾

ہوا تھا کہ لوگوں کے اٹھ جانے کے بعد آپ نے رخ انور میری طرف کیا اور آپ نے مجھ سے ارشاد فرمایا:

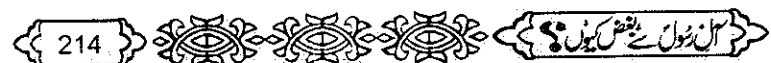
اے ابو الحزے! جب تک ہمارے قائم کا قیام موجود ہے۔ جو ذاتِ الہی کے نزدیک حتمی اور ثقینی ہے اس وقت تک اس میں تبدیل نہیں کی جاسکتی اور جو اس امرِ الہی میں شک کرے گا تو وہ خداوند تعالیٰ سے گلزار کی حالت میں ملاقات کرے گا پھر آپ نے قائم آںؐ محمد ﷺ مهدی ﷺ پر حق کے بارے میں گفتگو کی۔ اور آپ نے آخر میں ارشاد فرمایا:

اور اس سے بھی واضح تر، آنکھ کار تر اور میں تر یہ ہے کہ خدا کسی کو ہدایت کرے، اور اس پر احسان و نیکی کیا اللہ تعالیٰ نے یہی خون و کلام قرآن مجید میں کیا ہے کہ:

ان عدۃ الشہور عن الدّلّه اثنا عشر افی کتاب اللّه یوم خلق السموات والارض، منها اربعۃ حرم، ذلك الدّلّین القيم فلا

تظلموا فیہن أنفسکم۔

مہینوں کی شناخت و معرفت حرم، صفر، ربیع اور ان کے بعد، یا حرمت کے چار مہینوں رجب، ذی القعده، ذی الحجه اور حرم ہر گز ہر گز دین قیم نہیں ہو سکتے۔ یعنی دین قیم مہینوں سے استوار نہیں ہے کیونکہ یہود و نصاریٰ مجوہ اور دوسرے مذاہب و ملک بھی مہینوں کو مانتے ہیں، یہاں تک کے منافق اور اسلام دشمن لوگ بھی مہینوں کے قائل ہیں، اور سال کے بارہ مہینوں کے نام لیتے ہیں۔ لیکن شہور عبارت ہے دین کے پیشواؤں اور اماموں سے کہ جن کے وجود اقدس کے صدقہ سے یہ دین قائم ہے۔ اور وہ چہار نام محترم و مکرم یہ ہیں۔ علی بن ابی طالب علیہ السلام کہ خداوند تعالیٰ نے اپے نام طی پر آپ کا اسم مبارک رکھا، جس طرح اپے نام محمود سے حضور سرور کائنات کا نام رکھا۔



اور علیؑ کے تین فرزندوں کے نام بھی علیؑ ہیں ”علی بن احسین، علی بن موسیٰ اور علی بن محمد علیہم السلام“ پس ان ناموں کا احترام اس لئے ہے کہ ان ناموں کو اللہ تعالیٰ کے نام سے لیا گیا ہے۔ ”علامہ طویل شیخ نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف غیرہ کے صفحہ ۱۰۲ پر جابر ہجتی سے روایت لقیٰ کی ہے:

سالت ابا جعفر علیہ السلام عن تاویل قول الله

عزوجل: أن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا  
فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمُ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مِنْهَا  
أَرْبَعَةُ حِرْمَانٍ ذَلِكَ الْدِيْنُ الْقَيْمُ، ثَمَّ تَظَلَّمُوا فِيهِنَّ  
أَنْفُسَكُمْ“ قال فتنفسن سیدی الصعداء ثم قال يا  
حابر اما السنة فہی جدی رسول الله صلی علیه  
وآلہ وشہورہا اثنا عشر شہر را و امیر  
المؤمنین الی والی ابینی جعفر او ابینہ موسیٰ وابینہ  
علی وابنہ محمد وابنہ علی والی ابینہ الحسن  
والی ابینہ محمد البهادی المہدی اثنا عشر  
امام احتجج الله فی خلقہ وامناؤہ علی وحیہ  
وعلمه، والاربعة الحرم الدین ہم الدین القيم،  
اربعة منهم یخرجون باسم واحد علی امیر  
المؤمنین وابنی علی بن الحسن وعلی بن موسیٰ  
وعنی بن محمد، فالاقرار بهؤلاء هو الدین القيم،

## فلا تظلموا فيهن انفسكم ای قولو بهم جمیعاتہندوا۔

”جاہر کہتے ہیں کہ میں نے امام محمد باقر علیہ السلام سے کلام خدا ان عدۃ الشہور..... کی تاویل و تحلیل کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے آہ بلند کی اور آپ نے فرمایا کہ اے جاہر اسال سے مراد میرے جدا مجد رسول اسلام ہے یعنی ہیں۔ کہ جو بارہ مہینے رکھتا ہے۔ اور وہ عبارت ہیں: امیر المؤمنین علی علیہ السلام، امام حسن علیہ السلام، امام حسین علیہ السلام، امام زین العابد علیہ السلام اور امام محمد باقر علیہ السلام اور ان کے بیٹے امام جعفر صادق علیہ السلام اور ان کے بیٹے امام موسی کاظم علیہ السلام اور ان کے بعد امام علی رضا علیہ السلام اور ان کے بیٹے محمد تقی علیہ السلام اور ان کے بیٹے علی نقی علیہ السلام اور ان کے بیٹے حسن عسکری علیہ السلام اور ان کے بیٹے محمد مهدی علیہ السلام۔ یہ بارہ امام علیہ السلام پر جو تلوق پر جھٹ خدا ہیں۔ اور اس کی وجہ اور عظم کے امین ہیں۔ اور وہ چار محترم امام جو خدا کا دین قیم ہیں۔ وہ ہیں ”امیر المؤمنین علیہ السلام، میرے والد بزرگوار علی بن الحسین علی بن موسی اور علی بن محمد“ پس ان کا اقرار ہی تو دین قیم ہے۔ پس تم ان کی وجہ سے اپنے آپ پر ظلم نہ کرنا، یعنی ان سب پر ایمان لانے سے ہی تم ہدایت و فلاح پا سکے۔“

آپ نے ان دو روایت کو ملاحظہ فرمایا کہ ہمیں روایت میں کلمہ تاویل کا ذکر نہیں ہوا، پکارہ امام علیہ السلام مسقیم آئندہ معنی کیا ہے، اور شہور کا معنی مہینے کی طور پر دیکھا ہے۔ لیکن دوسری روایت میں راوی نے امام علیہ السلام سے آئندہ کی تاویل و تفسیر طلب کی، تو امام علیہ السلام نے پیغیر اکرم علیہ السلام کو سال اور آئندہ کو بارہ مہینوں سے تعمیر کیا ہے۔ پس آئندہ کی تاویل کے بعد کسی اور تاویل و تحلیل کی بحاجت نہیں ہے۔ حقیقتی۔ جن لوگوں نے شہور کے معنی مہینے لیا ہے انہوں نے عمومی طور پر پیغیر کی وقت اور تاریخ کے یہ

## اہل رسول سے پیش کیوں؟

مخفی مراد لئے ہیں وگرنہ اس کے مخفی علماء کے ہیں۔ جو آئندہ "اہل بیت علیہم السلام" ہیں۔ اور جنہوں نے شہور کے مخفی مینے لئے ہیں۔ اس کی تخلیل لازمی ہے۔ کیونکہ اس آیت میں فصاحت و بلاغت اور ادبی ظرافت و چاشنی کو بیان کیا گیا ہے۔ لہذا ذوق سلیم ہی اس کو درک کر سکتا ہے۔  
اے استاد محترم!

قرآن مجید میں بہت سی آیات پائی جاتی ہیں کہ جو آئندہ اطہار علیہم السلام کی ولایت و امامت اور عصمت و طہارت پر دلالت کرتی ہیں۔ لیکن کیا کیا جائے مسلمانوں کا کہ جو آسانی سے ان مطالب و مفہوم کو سمجھنے کے لئے آمادہ نہیں ہوتے۔ اگر ہمیں بعد میں فرصت کی گھریاں نصیب ہوئیں تو پھر ان آیات پر بحث کرنے کا ارادہ رکھتا ہوں کہ جن کو اہل سنت مفسرین نے اپنی کتابوں میں لقل کیا ہے، اور ان کی تفسیر کرتے ہوئے علی علیہ السلام اور اولاً علی علیہ السلام کی طہارت و عصمت کو بیان کیا ہے۔  
ہم ذیل میں چند آیات کو پروردہ ر طاس کرتے ہیں کہ جو اہل بیت علیہم السلام کی شان میں نازل ہوئی ہیں۔

و يطعمنون الطعام على جهه مسكينا و يتيمماً و اسيراً، انما  
نطعمكم لوجه الله لأنريدمنككم جزاء ولا شكورا -

[سورة دهر، آیہ ۷۶]

اتقوا الله و كونوا مع الصادقين -

[سورة توبہ، آیہ ۱۱۹]

المن كان على بيته من ربہ و يتلوه شاهد منه -

[سورة هود، آیہ ۱۱۷]

## آل نویل یا شخص کیوں ؟

آیہ مباهله ”فمن حاجک فیه من بعد ماجائک من العلم۔

[سورہ آل عمران، آیہ ۶۱]

ثم اورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا۔

[سورہ فاطر، آیہ ۳۲]

آیہ ابلاغ ”یا ایها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربک۔

[سورہ مائدہ، آیہ ۶۷]

فی بیوت اذن الله بیان ترفع۔

[سورہ تور، آیہ ۳۶]

اجعلتم سقایة الحاج۔

[سورہ توبہ، آیہ ۱۹]

والسابقون السابقوں او لکھ المقربون۔

[سورہ واقعہ، آیہ ۱۰]

آیہ اکمال دین ”الیوم اکملت لكم دینکم۔

[سورہ مائدہ، ۳۰]

ومن الناس من بشری نفسہ اتغاء مرضات الله۔

[سورہ بقرہ، آیہ ۷۰]

اطیعو الله واطیعو الرسول و اولی الامروں منکم۔

[سورہ نساء، آیہ ۵۹]

طوبی لهم وحسن مآب۔

[سورہ زرعہ، آیہ ۲۸]

آية مودت ”قل لأسالكم عليه اجرًا إلا المودة في القربي“.

[۲۳] سوره شوری، آیه

هل يستوى هو مومن يامر بالعدل وهو على صراط مستقيم -

[سورة نحل، آیه ۷۶]

سلام علی آل یس۔

### [سوره صافات، آیه ۱۳]

آیه تطهیر "انما یرید اللہ لیذهب عنکم الرجس اہل  
البیت و یطهیر کم تطہیر اے

[سرو، ۵ احزاب، آه ۳۳]

يُوْمَ يَحْسَدُونَ النَّاسَ عَلَيِّ مَا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ -

[سورة نساء، آیه ۵۴]

والذى جائى بالصدق وصدق به.

[ ۳۳ آیه، حمزہ، سورہ ]

آية ولايت "انما ولیکه الله ورسوله والذین آمنوا الذین  
يقيمون الصلوة ویهذون الزکوة وهم راکعون-

سونہ مائیڈہ، آیہ ۵۵

گر آپ بھار ال انوار کی حلقہ ۲۴ کی طرف رجوع کریں تو آپ کو ایک سو صفحہ (۱۰۰) سے زیادہ پر مشتمل اسلام کی ایسی احادیث و نبیات ملیں گی، جو آیات قرآنی کی تفسیر آئمہ اطہار پر دلالت کرتی ہیں।

ہم نے ان آیات کو اجمالی کے طور پر ذکر کیا ہے، مگر حق نے اپنی تفاسیر اور احادیث کی کتب میں ان کی تفسیر کرتے ہوئے ان کے صدق اعلیٰ اور اولاً و علیٰ کو

## آل زیون سے شخص کیں؟

219

مرادیا ہے۔ اگر شیعہ تقسیر کو دیکھیں تو ان میں کثرت سے اسکی آیات ہیں، جو علیؑ اور اولاد علیؑ کی ولایت و امامت اور عصمت و طہارت پر دلالت کرتی ہیں۔ لیکن اب وقت نہیں کہ ان پر بحث نہیں جائے۔

میں بارگاہ الہی میں دست بدعا ہوں کہ پروردگار عالم ہمیں اور آپ کو اہل بیت عصمت و طہارت کے صحیح راستے پر گامزن ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔ اور ہمیں اس صراط مستقیم پر قائم و دام، کئے۔

و آخر، دعوانا ان الحمد لله رب العالمين۔



## نتیجہ بحث

کوئی بھی نہیں چاہتا ہا کہ بحث کی نتیجہ پر متعلق ہو، کیونکہ بحث امامت و ولایت کے موضوع پر ہروری تھی۔ یہاں کی شیرین گفتگو ہے کہ اسے ایک پاک و پاکیزہ قلب ہی پا سکتا ہے۔ ہر وہ بندہ جو حقیقت کا مبتلاشی ہے وہ ہی اسے درک کر سکتا ہے۔ ہر وہ بندہ جس کے دل و جان میں محمد و آل محمد کی محبت و مودت موجز ن ہو وہ ہی اس نعمات جلیلہ سے مستفیض ہو سکتا ہے۔ محمد و آل محمد کی امامت و ولایت ہر انسان کا مقدار نہیں ہے، کیونکہ محمد و آل محمد کی ولایت کا معاملہ سخت ہے۔ اس امتحان میں تو وہی شخص کامیاب ہوتا ہے کہ جس کے دل کا امتحان اللہ تعالیٰ لیتا ہے۔

اگر ہمیں مدرس صاحب ہماری علمی و مذہبی بحث میں آڑنے نہ آتے، اور ہماری یہ بحثیں چاری ریتیں، اور اگر مدرسہ کے دوسرے اساتذہ بھی شریک گفتگو ہے تو اور بحث آزاد ماحول میں ہوتی، اور بحث میں وسیع الفہمی کا مظاہرہ کیا جاتا..... تو ہماری بحث و مباحثہ کا اچھا نتیجہ ملتی ہوتا۔ اور عمومی طور پر ہمارے مدرسہ میں اس کے اچھے اثرات مرتب ہوتے۔ اگر وہ استاد جستجوئے حق کرتے، اور حق و حقیقت کے مبتلاشی ہوتے، اور وسیع النظری کا ثبوت دیئے اور بحث میں کسی قسم کا تھسب و عناد نہ کرتے تو نتیجہ صد و صد اہل بیت کی پیروی و امتحان میں نکلتا، اور وہ اہل بیت کی حقانیت اور عصمت

## اگلے نووں سے بغش کیں؟

وٹھاڑت کے سامنے سرتسلیم خم ریلیتے، لیکن اس کے باوجود ان کی مذہب اہل بیت سے عقیدت ہو گئی تھی۔ اور انہوں نے مذہب جعفریہ کو رسی تسلیم کیا، اور انہوں نے مجھ سے خود کہا کہ ہم نے ان دونوں میں اچھی معلومات حاصل کی ہیں۔ ہم جن مسائل کو پہلے باطل سمجھتے تھے، انہیں اب حقیقت تسلیم کرتے ہیں۔ اور جو ہمارے ذہنوں میں دوسرے مسائل اہل تشیع کے عنوان سے بہم ہیں، وہ بھی بحث و تجھیٹ کے ذریعہ دور ہو جائیں گے۔

بہر کیف ہماری رسی بحث کو چند روز گذر کئے تھے کہ ایک طالب علم نے استاد

سے پوچھا:

استاد! آپ کا مذہب کون سا ہے؟

استاد نے جواب میں کہا: میں پہلے ملکی تھا۔ لیکن اب مسلمان ہوں، کسی خاص فرقہ کا چیروکار نہیں رہا ہوں۔ میں پانچوں مذاہب ”مالکی، حنبلی، شافعی، حنفی اور جعفری“ کو ہی مذاہب اسلامی کے عنوان سے یاد کرتا ہوں۔ لیکن شرعی احکام میں اس مذہب کی عبادتی کرتا ہوں..... جس کو حق کے قریب سمجھتا ہوں، مجھے اس سلسلہ میں کسی قسم کا تصریب و عنا دنیہیں ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ اگر کوئی مسئلہ مذہب جعفری کے نزدیک عحصل نقل کے مطابق ہے تو میں اس کی طرف فوراً بیشتر کسی میل و جلت کے رجوع کرتا ہوں۔ اور اسی طرح اگر کسی دوسرے مذہب کے نقطہ نظر سے مجھ ہو اور کتاب و سنت سے میل کھاتا ہو تو اس کی اطاعت کرتا ہوں۔

میں نے اس سوال و جواب سے اندازہ لگایا تھا کہ استاد میں روحانی اور معنوی تبدیلی آچکی ہے۔ لیکن میری گمراہ سے کچھ آگئے تھی، جس کے میں انتظار میں تھا۔ لیکن میرا احتمال یہ ہے کہ استاد شاید صدیہ علم کے دروازے پر دستک دے چکے تھے۔ لیکن کسی مصلحت کا ٹھکار ہو کر تیقینی زندگی گزار رہے تھے۔ جب کہ میں نے ان سے نظر

کے موضوع پر بحث نہ کی تھی..... لیکن وہ عملی زندگی میں ترقیہ اختیار کر پچھے تھے۔ ان کی خواہش تھی کہ ابھاہی مسائل پر بحث کی جائے تاکہ وہ ان کے لئے واضح ہو جائیں..... لیکن وقت گزر چکا تھا۔

البہ میں نے گلی طور پر اختلافی مسائل پر بحث کرنا چھوڑ دیا تھا بلکہ متفق اوقات اور مناسبات سے بطور خلاصہ بحث کی۔ میں نے ان سے اچھے ماحول میں گھسسو کرنے کی کوشش کی، انتہا پسندی سے گریز کیا، یہاں تک کہ ہماری کاس کا نصاب مکمل ہو گیا۔ اور ہمارا سال مکمل ہو گیا۔ اور استاد کی مدت اقامت بھی تمام ہو گئی تھی۔ انہوں نے مجھے خدا حافظ کہا۔ میں نے ان کو مرحوم علامہ شرف الدین قدس سرہ کی مشہور و مصروف کتاب المراجعت تھنہ کے طور پر دی۔ اور ان سے خواہش ظاہر کی کہ استاد اس کتاب کا اول سے آخر تک مطالعہ کریں، آپ پر کئی نئی نئی چیزیں مٹکن۔ ہوں گی۔ اور وہ اعتراض جو آپ کے ذہن میں مذہب الہ بیت کے بارے میں ہیں وہ دور ہو جائیں گے۔ اور آپ پر مذہب جعفریہ کی حقانیت روز روشن کی طرح عیاں ہو جائے گی۔ یہ اپنے شاگرد کی طرف سے تھنہ قبول فرمائیں، جو جنم میں کم ہے لیکن یہ بیش سے بہے ہے۔ آپ اسے وقت سے مطالعہ کریں، مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کے لئے راستہ کھول دے گا۔ اور آپ کو حق و حقیقت کی طرف ہدایت و رہنمائی فرمائے گا۔ اور صراطِ مستقیم پر گامزن کرے گا۔

اے قارئین کرام!

آپ بھی اس کتاب کا مطالعہ کریں اور اس سے استفادہ کریں، اگر آپ شیخ بھی ہیں تو پھر بھی مطالعہ نے سے دریغ نہ کریں..... اس سے آپ کا عقیدہ مکمل اور مضبوط ہو جائے گا۔

میری آپ سے دوسری درخواست یہ ہے کہ اگر یہ کتاب آپ کے پاس ہے، اور آپ نے اس سے استفادہ کیا ہے، اور اس کے مطالب کو یاد کیا ہے تو پھر اپنے دوست سے مباحثہ کریں، اگر آپ کا کوئی ایسا دوست ہے جو راہِ حق سے دور ہے تو اسے یہ کتاب تھنہ کے طور پر دیں۔ یا اسے یہ کتاب کچھ دیر کے لئے ادھار دے دیں، شاید وہ را حق پر آ جائے اور اس عروۃ الوفی اور جل المتن الہی سے استفادہ کریں۔

خدا کی قسم رہائی کا ایک ہی راستہ ہے اور وہ اس خاندان سے توسل اور تمک رکھنا ہے۔ اور اہل بیت علیہم السلام کے خط سے انحراف اور دوری خلافت اور گمراہی ہے۔ خدا یا ہمیں اس خطِ مشتقم سے استوار رکھ اور ہمیں مشن محمد و آل محمد پر چلنے کی توفیق عطا فرمیا!

آمین رب العالمین!



jabir.abbas@yahoo.com